### РЕСПУБЛИКА БАШКОРТОСТАН НАЦИОНАЛЬНАЯ БИБЛИОТЕКА ИМ. АХМЕТ- ЗАКИ ВАЛИДИ ОТДЕЛ РУКОПИСЕЙ И РЕДКИХ ИЗДАНИЙ



# ТВОРЧЕСКОЕ И НАУЧНОЕ НАСЛЕДИЕ РИЗАИТДИНА ФАХРЕТДИНОВА: ДУХОВНАЯ ВЗАИМОСВЯЗЬ ТРАДИЦИЙ

Сборник материалов Всероссийской научно-практической конференции, посвященной 165-летию со дня рождения выдающегося башкирского общественного деятеля, писателя, просветителя и востоковеда Фахретдинова Ризаитдина Фахретдиновича (1859–1936).

### БАШКОРТОСТАН РЕСПУБЛИКАЬЫ ӘХМӘТЗӘКИ ВӘЛИДИ ИСЕМЕНДӘГЕ МИЛЛИ КИТАПХАНА КУЛЪЯЗМАЛАР ҺӘМ ҺИРӘК КИТАПТАР БҮЛЕГЕ

### РИЗАИТДИН ФӘХРЕТДИНОВТЫҢ ФӘННИ ҺӘМ ИЖАДИ МИРАÇЫ: ТРАДИЦИЯЛАРЗЫҢ РУХИ БӘЙЛӘНЕШЕ

Күренекле башкорт мәғрифәтсеһе, йәмәғәт эшмәкәре, әзип һәм шәркиәтсе Ризаитдин Фәхретдиновтың тыуыуына 165 йыл тулыу айканлы (1859–1936) үткәрелгән Бөтә Рәсәй фәнни-ғәмәли конференцияны материалдары

## РЕСПУБЛИКА БАШКОРТОСТАН НАЦИОНАЛЬНАЯ БИБЛИОТЕКА ИМ. АХМЕТ-ЗАКИ ВАЛИДИ ОТДЕЛ РУКОПИСЕЙ И РЕДКИХ ИЗДАНИЙ

# ТВОРЧЕСКОЕ И НАУЧНОЕ НАСЛЕДИЕ РИЗАИТДИНА ФАХРЕТДИНОВА: ДУХОВНАЯ ВЗАИМОСВЯЗЬ ТРАДИЦИЙ

Сборник материалов Всероссийской научно-практической конференции, посвященной 165-летию со дня рождения выдающегося башкирского общественного деятеля, писателя, просветителя и востоковеда Фахретдинова Ризаитдина Фахретдиновича (1859–1936)

УДК 001.92:37(470.57)(063) ББК 72.3(2Рос.Баш)5-8я431 Т 28

#### РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ:

**Ибрагимов А.А.**, директор Национальной библиотеки им.А.-3. Валиди РБ:

**Ильясова Л.Ш.**, заместитель директора по библиотечному обслуживанию;

Сибагатов Ф.Ш., заведующий отделом рукописей и редких изданий, кандидат филологических наук, доцент;

**Мурзагулова З.Г.**, научный сотрудник отдела рукописей и редких изданий, кандидат филологических наук, доцент;

**Байгужин И.Г.**, научный сотрудник отдела рукописей и редких изданий;

**Биккулова Р.А.**, главный библиотекарь отдела рукописей и редких изданий;

Юлдыбаева Г.М., ведущий библиотекарь отдела рукописей и редких изланий.

#### ISBN 978-5-91953-027-5

Т 28 «Творческое и научное наследие Ризаитдина Фахретдинова: духовная взаимосвязь традиций»: сборник материалов Всероссийской научно-практической конференции, посвященной 165-летию со дня рождения выдающегося башкирского общественного деятеля, писателя, просветителя и востоковеда Фахретдинова Ризаитдина Фахретдиновича (Уфа,17 января 2024 года). — Уфа: Национальная библиотека им. А.З. Валиди, 2024. — 192 с.

В сборнике представлены статьи, созданные в рамках научнопрактической конференции, учеными разных гуманитарных направлений. В статьях востоковедов, теологов, историков и филологов излагаются актуальные вопросы изучения научных и литературных наследий Р.Фахретдинова, проблемы национального литературоведения.

Ответственность за достоверность материала статей несут авторы.

УДК 001.92:37(470.57)(063) ББК 72.3(2Рос.Баш)5-8я431

ISBN 978-5-91953-027-5

© Национальная библиотека имени А.-3. Валиди РБ, 2024

#### **ВВЕДЕНИЕ**

17 января 2024 года в Национальной библиотеке имени Ахмет-Заки Валиди Республики Башкортостан состоялась Всероссийская научно-практическая конференция «Творческое и научное наследие Ризаитдина Фахретдинова: духовная взаимосвязь традиций», посвященная 165-летию со дня рождения выдающегося башкирского просветителя, ученого-востоковеда, писателя, общественного и религиозного деятеля Фахретдинова Ризаитдина Фахретдиновича (1859–1936)».

Ризаитдин Фахретдинов был ученым-востоковедом, просветителем, писателем и общественным деятелем, который сделал значительный вклад в развитие национальной культуры и духовности. Он стремился к просвещению и развитию своего народа, проповедуя ценности толерантности, уважения и духовной связи традиций. Труды Ризаитдина Фахретдинова по истории, литературе и религии стали настоящим сокровищем для многих поколений исследователей. Актуальность его работ не теряет ценности и для современного общества.

В работе конференции принимали участие известные российские и республиканские ученые-востоковеды, историки, филологи и теологи. Доклады участников мероприятия были посвящены различным аспектам деятельности Ризаэтдина Фахретдинова. Оценка духовно-просветительской, педагогической деятельности ученого в развитии культуры, философской и литературной мысли тюркских народов, мусульман России, занимала важное место в выступлениях участников мероприятия.

#### УДК 130.12:001.92:37

#### К ВОПРОСУ ИЗУЧЕНИЯ СОЦИАЛЬНО-ФИЛОСОФСКОГО ТРУДА Р. ФАХРЕТДИНОВА «УТЕШЕНИЕ»

Абдрафикова Г. Х., канд. филол. наук, в.н.с., заведующий отделом восточных рукописей Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН г. Уфа, Республика Башкортостан

Аннотация: В статье рассматривается опыт археографического исследования арабографичного сочинения Р. Фахретдинова «Утешение». Для изучения привлечены материалы его личного фонда, хранящегося в Научном архиве УФИЦ РАН. Особое внимание уделяется текстологическому изучению и краткому обзору содержания глав указанного труда. Подчеркивается важность введения в научный оборот и популяризации письменного наследия ученого-просветителя общетюркского масштаба.

**Ключевые слова:** Арабографичный, рукописный, философские беседы, морально-нравственное, духовно-культурное воспитание.

Выявление, изучение, сохранение рукописных сочинений известных людей издавна стала традицией в мировой науке и является важной задачей археографов, текстологов, филологов и историков. На протяжении десятилетий конца XX - начала XXI века активно успешно изучается творчество известного ученоговостоковеда, энциклопедиста, педагога-просветителя и писателя Ризы Фахретдинова (1859–1936), внесшего весомый вклад в изучение культуры восточных народов. крупных Олной ИЗ первых коллективных посвященных его многогранной деятельности, был сборник «Творчество Ризы Фахретдинова» (Уфа, 1988). Позже появились монографии, книги, сборники материалов научных конференций, был переиздан ряд исторических, литературных и педагогических сочинений выдающегося просветителя на башкирском, также и на русском языках.

В Научном архиве Уфимского федерального исследовательского центра РАН хранятся 42 тома рукописей Р. Фахретдинова, среди которых бесценными являются малоизвестные для читателя тексты рукописей 3-го и 4-го томов книги «Асар», подготовленные автором к печати, но оставшиеся неизданными. 1 и 2 тома, состоящие из нескольких частей, издавались и переиздавались несколько раз еще при жизни автора. (К настоящему времени сотрудниками ИИЯЛ УФИЦ РАН изданы две книги, в которые включены выборочные тексты из указанных томов, транслитерированные и переложенные на современный башкирский язык<sup>1</sup>. Они пользуются большим спросом и стали библиографической редкостью.)

спросом и стали библиографической редкостью.)

Среди томов Научного архива УФИЦ РАН также большой интерес для науки и культуры представляет арабографичное сочинение просветителя «Йыуаныс»— «Утешение». Это рукописное сочинение он написал в 30-х годах XX века, когда его земная жизнь приближалась к своему закату. В коллекции Научного архива содержится лишь вторая часть этой книги, а судьба первой остается неизвестной. Известно, что незадолго до смерти, в 1935 году особо ценную часть своего архива Р. Фахретдинов почтой отправил в Ленинград академику, известному российскому и советскому востоковеду-тюркологу Александру Николаевичу Самойловичу по его просьбе,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахретдинов Р. Асар. Книга первая / авт. вступ. статьи Г. Б. Хусаинов, отв. ред М. Х. Надергулов. — Уфа: Гилем, 2006. — 176 с. (на башк. яз.); Фахретдинов Р. Асар. Книга вторая / авт. вступ. статьи Г. Б. Хусаинов, отв. ред М. Х. Надергулов. — Уфа: ИИЯЛ УНЦ РАН, 2009. — 224 с. (на башк. яз.)

исполняющему тогда обязанности директора Института Востоковедения. Командировки в гг. Санкт-Петербург и Казань, осуществленные с целью выявления первой части «Утешения», пока не дали результатов.

В 2009 году также сотрудниками Института истории, языка и литературы УФИЦ РАН была подготовлена и издана первая книга, куда вошли избранные главыбеседы (25, 26, 28, 29, 32, 47) из сочинения «Утешение»¹. Благодаря поддержке гранта РГНФ и Правительства Республики Башкортостан (№ 16-14-02015 (а/р)) в 2016 г. работа над этой интересной, содержательной рукописью была продолжена.

Название книги «Утешение» раскрывает создания данного сочинения. На первых же страницах автор поясняет, что составил эти записи, чтобы они служили ему утешением в горестные дни. А составление книги в виде бесед позволяло затрагивать различные темы. «Ведь ничего нет предосудительного в том, что в беседах, переходя от слова к слову, поднимаю самые разные вопросы», - констатирует он. По структуре книга состоит из 54 глав, которых автор называет меджлисами, т.е. беседами (беседа-глава). Часть вторая, доступная нам, состоит из 30 таких меджлисов. Она начинается с 25-й беседы и составляет 337 листов большого формата. Можно сказать, что «Утешение» является, по сути, своего рода рукописной энциклопедией, построенной в виде философских бесед, размышлений автора на самые разные темы: о жизнеустройстве, быте, культуре, мировых религиях, воспитании, нравственно-этических и многих других вопросах.

В то же время они не являются простыми субъективными суждениями Р. Фахретдинова. Для

 $<sup>^1</sup>$  Фахретдинов Р. Утешение. Книга первая / Сост. М. Х. Надергулов, Г. Х. Абдрафикова, С. М. Хусаинов; авт. вступ. статьи Г. Б. Хусаинов, С. М. Хусаинов. – Уфа: ИИЯЛ УНЦ РАН, 2011. – 224 с. (на башк. яз.)

закрепления своих мыслей он часто цитирует Коран в оригинале, высказывания известных философов разных эпох и комментирует их, соглашаясь или дискутируя с ними. В нужных местах удачно вставляет и поэтические наставления на арабском языке. И во многих местах по тексту, используя изречения на арабском языке, Р. Фахретдинов сам же рядом дает перевод их смысла на наш язык.

Язык текстов сильно осложнен арабо-персидскими заимствованиями. При транслитерации все эти слова были сохранены в текстах, потому как был составлен глоссарий этих заимствований с переводом слов на современный башкирский язык. В то же время, были сохранены авторский стиль и колорит языка его времени.

При текстологическом изучении источника авторский коллектив придерживался основных научных принципов археографического исследования письменных памятников. Выполнение проекта стало возможным благодаря богатому опыту работы исполнителей с арабографичными рукописями и навыкам их чтения, хорошему знанию старотюркского и литературных норм современного башкирского языков, умению работать с архивными фондами, арабскими и персидскими словарями.

Для работы были отобраны главы 27, 33, 34, 35, 36, 37, 41,48. Круг вопросов, затронутых в главах, достаточно широк. Главы часто состоят из множества разделов и подразделов. Беседа 27, называемая «Сообщества людей. Причины, способствующие благосостоянию общества... Любовь к славе. Безнравственность» («Әзәм балаларының йыйылышып йәшәүзәре. Донъя төзөклөгөнә сәбәптәр... Шөһрәт һөйөү. Бозоклок») посвящена таким важным во все времена проблемам, как совместное мирное сосуществование государств, народов, взаимоотношения правителей и народа, властолюбие и безнравственность, роль

религии в жизни людей. С этими проблемами автор связывает причины подъема или упадка благополучия народа того или иного государства.

Беседа 33, которая называется «Угощение – праздник. Правила гостеприимства и пребывания в гостях» («Зыяфэт – туй. Кунак итеу вэ кунак булыу, hэм дэ уларзын эзэптэре») и беседа 34, под названием «Еда и напитки» («Ашау-эсеү»), по своим темам тесно связаны между собой. Как видно уже из названия, автор, аргументируя свои мысли множествами примеров, рассуждает о правилах приема гостей или же, наоборот, пребывания в гостях. Когда Р. Фахретдинов ведет речь о продуктах питания и о напитках, будучи глубоко верующим человеком, он, конечно же, предпочтение отдает еде, дозволенной исламом. Здесь же он приводит и советы врачей, которых нужно придерживаться для правильного питания и поведения за столом. Отдельно останавливается ученый о вреде алкогольных напитков. Людей, увлекающихся алкоголем, он приравнивает к четвероногим животным или же младенцу. Путь избавления от вреда, наносимого алкоголем, он видит в строгом, религиозном воспитании детей в семье с малолетства. «Из здоровых семей образуется здоровая нация», – констатирует ученый.

Беседа 35 «Нравственность» («Әхлак»), как само за себя уже говорит название, посвящена вопросам нравственности, этики, морали. Основы нравственности — в истинной вере и правильном воспитании человека, убежден Р. Фахретдинов.

Беседа 36 «Хорошие привычки» («Якшы холоктар»)

Беседа 36 «Хорошие привычки» («Якшы холоктар») посвящена описанию положительных нравственных качеств, а 37 — «Пороки и дурные привычки» («Бозок вэ яман холоктар») — посвящена описанию отрицательных нравственных качеств, присущих человечеству. Р. Фахретдинов при описании нравственных качеств использовал изречения из Корана, трудов различных

средневековых мусульманских ученых И теологов, мусульманские притчи. Автор также приводит отрывки из стихотворений различных средневековых мусульманских поэтов на арабском, персидском и старотюркском языках. большинству этих стихотворений Р. Фахретдинов К приводит переводы на тюрки.

Беселы 41 и 48 оказались намного объемней предыдущих. Беседа 41 под названием «Разные темы. Разрозненные статьи» («Төрлө мәүзуғтар. Тарау матдәләр») состоит из 10 разделов: 1. Надпись на рыбе (Языулы балык); 2. О нашей нации и национальности (Миллэтебез вэ миллиэт); 3. Самовоспитание (Үзеңде үзең тәрбиә кылыу); 4. Ответ перечащему своему учителю (Остаздарға хилаф һүззәр һөйләүсегә яуап); 5. Мужчины и женщины за работой (Эш эшләүзә ирзәр вә катындар); 6. Создатель мира (Донъяны бар итеүсе); 7. Способность (Истиғдат); 8. Болезни, вызванные нечистыми силами (Ен кағылыуы (енләнеү)); 9. Философия и его история (Фәлсәфә вә уның тарихы); 10. Труды наших предков не должны пропасть (Сәләфтәребеззең әçәрзәре заиғ булмаһын). Здесь много места уделено народным поверьям, необычайным явлениям, встречающимся в природе, воспоминаниям, размышлениям автора и мудрым изречениям.

48 «Выдающиеся мировые религии. Безбожие и безбожники. Ислам» («Бөгөн донъяла булған мәшһүр диндәр. Динһезлек һәм динһеззәр. Ислам дине») Р. Фахретдинов дает краткую характеристику основным существовавшим и существующим религиям, как брахманизм, буддизм, конфуцианство, язычество, иудаизм, христианство. Основное место уделяется им подробному описанию ислама, которую он называет религией добродетельности и совершенствования людей. Здесь затрагиваются также вопросы морали, свободы совести, справедливости, обучения и знаний, о пользе веры и т.д. «Утешение» Р. Фахретдинова воспринимается как

итоговое сочинение просветителя. В нем продолжены и

обобщены темы и мотивы его ранних философских, педагогических, религиозно-дидактических и художественных произведений. Данное сочинение ученого-энциклопедиста тюркского мира, как и многие другие его труды, является ценным источником по истории и духовной культуре не только Башкортостана, но и всего Урало-Поволжья и мусульманского Востока.

Эти работы ученого-просветителя могут быть использованы в общеобразовательных и высших учебных заведениях, в исламских учебных заведениях на уроках по этике, морали, учебно-воспитательных мероприятиях.

Таким образом, данное сочинение, написанное Р. Фахретдиновым только «ради утешения своей души», по тематике и содержанию вышло далеко за рамки узкого, личностного и превратился в философский трактат, адресованный широкому кругу читателей. Он и здесь остался верен своему жизненному принципу «не писать ничего такого, за что пришлось бы краснеть и раскаяться в Страшном Суде пред лицами всего человечества, когда будет оглашаться писанное на этом свете. Вообще не злоупотреблять пером»<sup>1</sup>. Он всегда чувствовал ответственность за сказанное, тем более написанное слово. Многие мысли и суждения автора не теряют значения и по сей день. Заключая словами С.М. Хусаинова, скажем, что «Значимость его личности была определена требованиями эпохи, в которой протекала его неустанная деятельность и творчество. Проделанная им титаническая работа по возрождению культуры, а также то влияние, которое она оказывала на современников, привела к пробуждению умов у представителей многих народов Российского Востока».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Булгаков Р. М. О текстах произведений Ризаэтдина бин Фахретдина «Ислам» и их значение // Просветительские традиции ислама в Урало-Поволжье. І Фахретдиновские чтения: Материалы Всероссийской научно-практической конференции. – Нижний Новгород, 2009. – С. 92.

## К ВОПРОСУ О ПРИМЕНИМОСТИ ИДЖТИХАДА В ВОЗЗРЕНИЯХ БАШКИРСКОГО МЫСЛИТЕЛЯ РИЗАЭТДИНА ФАХРЕТДИНОВА

Азаматов Р. И., PhD., ст. преподаватель ДОО ВО «Российский исламский университет» ЦДУМ России г. Уфа, Республика Башкортостан

Аннотация: Настоящая статья посвящена ОМДС ЦДУМ муфтия пониманию казыя и Фахретдиновича Ризаэтдина Фахретдинова института иджтихад как основного средства понимания исламских первоисточников практико-правового воплощения мусульманской уммы. В статье рассматривается проблематика закрытия врат иджтихада, свободы мысли и прикладной составляющей иджтихада как наиболее вопросы, тревожащие сознание Фахретдинова. Особое внимание уделяется иджтихада важности применения решении социально-экономических проблем мусульман всего мира, осознании места религии в жизни мусульман и активизации принципа универсальности исламской религии на его основе.

**Ключевые слова**: Фахретдинов, иджтихад, маслахат, фикх, усуль аль-фикх, динамизм

Изучение методико-правовых воззрений выдающегося башкирского ученого, мыслителя-богослова

12

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Башкирское происхождение Фахретдинова является задокументированным фактом, который делает бессмысленным спекуляции на эту тему. Копии документов и метрических записей

и муфтия ЦДУМ Ризаэтдина Фахретдинова (1859–1936) позволяет взглянуть на методологию исламского права (усуль аль-фикх) как на живую динамично И развивающуюся науку, ориентированную на настоящее и будущее человечества. Его прогрессивные для своего времени взгляды вовсе не носят новаторский или же антимазхабический характер. Несмотря на его, казалось бы, некоторые противоречивые взгляды на классические правовые школы (мазхаб), он с теплом и добротой относится к их основателям как к представителям деятельности<sup>1</sup> методико-правовой иджтихада, ИХ и призывает умму следовать их концептуальному пути.

События, которые переживали мусульмане России IX-XX вв., поистине уникальны. Данная уникальность обусловлена не только политическими изменениями в стране, но и в их умах народа. Данные изменения не обошли стороной и мусульман России той эпохи. Их разделение на лагерь реформаторов (джадидистов) и традиционалистов (кадимистов) не является ни для кого секретом. Изменение в умах мусульман, прежде всего, проявлялось в стремлении переосмысления исламской правовой и методологической мысли, ее оживления и освобождения от оков закостенелости, а также о роли религии в общественной, политической и экономической жизни мусульман. Один их самых известных сторонников этих идей является муфтий Ризаэтдин Фахретдинов, не нуждающийся в представлении для башкирской и мусульманской общественности России. Тематика

опубликованы Салиховым А.Г. и Хамидуллиным С.Ф. См.: Салихов А.Г. К вопросу об этнической принадлежности Ризаитдина Фахретдинова // История башкирских родов. Юрми. Т. 21. Сборник документов и материалов. – Уфа, 2016. – С. 187–199, 702–709.

1 Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр [Религиозные и социальные вопросы]. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. –

C. 71.

иджтихада, мазхаба, таклида (т.е. слепого следования) и права как такового является животрепещущей для него темами. Это проявляется, во-первых, в том, актуализирует обсуждения вокруг указанных тем страницах своих многочисленных уникальных и до сих пор слабо изученных трудов, а, во-вторых, в его переживаниях о состоянии не только мусульман России, но и всего мира. Проблематику атрофии иджтихада интеллектуальной активности мусульман рассматривает и в контексте священных текстов, иджмы (консенсуса) и концепции маслахат. В этой связи будет уместным тезисно окунуться в мир его воззрений и взглядов, которые не потеряли свою актуальность.

В своем труде «Религиозные и социальные вопросы» Фахретдинов отмечает, что иджтихад, как специальный термин, представляет собой «старание обладающего знаниями об основах науки фикх человека, направленное предписаний Священного понимание и пророческой сунны»<sup>1</sup>. Данное определение показывает, что иджтихад с т.з. Фахретдинова является компетенцией ученого человека, являющейся, прежде всего, средством понимания божественных предписаний. Следовательно, ученый, способный самостоятельно апеллировать первоисточникам выявления исламским c целью практико-правовых норм, называется  $муджтахидом^2$ . *Иджтихад* для него является почетной и завидной<sup>3</sup> ученой должностью<sup>4</sup>. Это означает, не муджтахидом становятся, а не назначаются. Конечно, он

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вакть», 1914. – С. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С.89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Фахретдинов Р.Ф. Манасиб диния [Религиозные должности]. – Оренбург: Изд-во «Паровая», [б.д.]. – С. 35-36.

допускает, что если лицо, достигшее степени иджтихада, может быть назначено на соответствующую должность, но даже в случае его отстранения от занимаемой должности муджтахид не лишается своей ученой степени и научной компетенции. В этой связи Фахретдинов проводит параллель с отстраненным от занимаемой должности врачом, который все равно остается при своих знаниях и компетенциях. Однако в таком случае муджтахид может быть ограничен в фетвотворчестве 1.

Для формирования данной компетенции Фахретдинов следует по максимально упрощенному пути. Он отмечает, что для достижения степени иджтихада предъявляются следующие условия: 1) правовая дееспособность; 2) ислам; 3) иметь вероубеждение, соответствующее убеждениям праведных предшественников; 4) способность извлекать практико-правовые нормы из источников; Последнее обуславливается муджтахида условие знанием правоустанавливающих предписаний Корана, пророческой сунны; арабского языка на уровне понимания указанных первоисточников, методологии исламского права (усуль отмененных и отменяющих предписаний аль-фикх), Испама<sup>2</sup>

Упрощенность данных условий заключается в том, что для достижения степени *иджтихад*а знание Корана и сунны наизусть не требуется, знание арабского языка на уровне узкоспециализированных лингвистов как Сибавейх не требуется, наличие благочестивости и целомудрия не требуется<sup>3</sup>. В принципе, набор условий

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахретдинов Р.Ф. Манасиб. – Оренбург: Изд-во «Паровая», [б.д.]. – С. 35-36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вакть», 1914. –

C. 89-90.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 89.

иджтихада является довольно стандартным. Облегченность возникновения компетенции иджтихада в воззрениях Фахретдинова вполне объяснима тем, что его взгляды пронизаны стремлением придать исламскому праву облегчающий жизнь мусульман характер.

Кроме того, упрощенность достижения степени иджтихада объясняется тем, что Фахретдинов допускает возникновение частичной компетенции. Так, он отмечает, что исламский правовед (факых) может быть муджтахидом в одной области исламского права и в то же время являться мукаллидом (т.е. последователем) в другой области 1.

Наконец, упрощенность взглядов Фахретдинова на возникновение компетенции иджтихада может быть обусловлено тем, что он, сравнивая исламского муджтахида с такими деятелями светской правовой культуры, как окружной судья, член судебной палаты, прокурор и адвокат, отмечает, что для достижения степени иджтихада не нужно знать даже половины того, чего должны знать они<sup>2</sup>.

Примечательным фактом является еше что Фахретдинов выделяет две формы применения иджтихада. С его точки зрения, каждый мусульманин, способный самостоятельно понимать предписания Корана и пророческой сунны в таких областях его личной ответственности, поклонение ('ибадат) как и формирование внешнего поведения ('амаль), должен поступать понятым из соответствии c

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахретдинов Р.Ф. Манасиб диния. – Оренбург: Изд-во «Паровая», [б.д.]. – С. 36; Фахретдинов. Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 35.

 $<sup>^3</sup>$  Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 94.

т.е. воплощать в жизнь то, к чему он пришел благодаря применению *иджтихад*а. Вторая форма применения *иджтихад*а касается взаимоотношений людей (му амалят) и судебного права (када). В этой области права люди должны следовать не собственному решению, а решению судьи (кади)<sup>1</sup>.

Известно, что в IV-VI вв. по мусульманскому исламском мире стала возникать летоисчислению в тенденция к так называемому закрытию врат иджтихада<sup>2</sup>. Предпосылки к возникновению этой тенденции были различны. Однако очевидно, что отношение Фахретдинова атрофии иджтихада категорично отрицательное. Он считает, что закрытие врат иджетихада является большой ошибкой и пагубным для исламского мира<sup>3</sup>. подобает любому Конечно, Фахретдинов, как и объективному и уважающему себя исследователю, рассматривает обе точки зрения и аргументации противоборствующих сторон, однако приемлет только одну сторону, согласно которой время иджтихада не иссякло, а врата его распахнуты. Довольно показательным является его наблюдение и видение возникновения идеи о закрытии врат иджтихада. С его точки зрения причины атрофии иджтихада искусственны, эгоцентричны и не носят естественный характер. Основной причиной появления в исламском мире этой пагубной идеи он видит не в том, что она является препятствующим средством доступа невежд к иджтихаду, а в том, что в IV-V вв. по

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 94-95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Халлаф 'Абд аль-Ваххаб. 'Ильм усуль аль-фикх: хуляса тарих альташри' аль-ислями. – Каир: Дар аль-фикр аль-'араби, 2010. – C. 275–276.

 $<sup>^3</sup>$  Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 93.

хиджре деспотичная и погрязшая в грехах власть видела в муджтахидах угрозу потери власти. Раннесредневековые муджтахиды обладали колоссальным общественным и политическим влиянием. Муджтахиды были способны не только на критику властей за их грехи, но и, устроив переворот, лишить их власти. В этой связи простонародью была навязана идея о закрытии врат иджтихада, которая впоследствии боролась проявлением активности c иджтихада и, в конечном счете, похоронила ее. Таким образом, в обществе возник порочный круг: простонародье восприняла идею о закрытии иджтихада положительно, само боролось с проявлением иджтихада, муджтахиды отказаться интеллектуальной вынуждены OT и законодательной самостоятельности, выставлять себя последователями существующих мазхабов и порой оседать там, куда не дотягивалась рука деспотичной власти<sup>1</sup>.

Ошибочность и опасность атрофии иджтихада с т.з. Фахретдинова заключается TOM. отрицание В что применимости иджтихада и утверждение о закрытии его врат тождественно отрицанию принципу универсальности шариатских предписаний<sup>2</sup>. Иными словами подобные утверждения с его т.з. расцениваются как отрицание самой сущности заключительной божественной Для него иджтихад – это не просто средство понимание религиозных предписаний, было как заявлено определении иджтихада, средство НО И главное воплощения этих религиозных предписаний в жизнь вплоть до Судного дня. В условиях изменяющегося мира практика религии без иджтихада невозможна<sup>3</sup>. Стало быть,

.

 $<sup>^{1}</sup>$  Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вакть», 1914. - C. 49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 84-86.

что для Фахретдинова иджтихад – это основной посредник между теорией и практикой. Не согласиться с ним в данном вопросе невозможно. Ибо известно, что в религии Ислам существует единство знания и деяния 1.

В этой связи может возникнуть вполне закономерный вопрос «А в чем же опасность атрофии иджтихада», если, считается, муджтахиды прошлых поколений как рассмотрели все возможные вопросы права и методологии? Фахретдинов с такой постановкой вопроса, конечно, не согласен. С его точки зрения *муджтахид*ы сделали многое для условий и обстоятельства своего времени, но им свойственно изменение<sup>2</sup>. Тем более, Фахретдинов замечает, что подобное утверждение привели к тому, что совокупность взглядов муджтахидов, т.е. мазхабы, стали отождествляться с самой религией. Стало быть, мазхабам и классическим трудам по  $\phi$ икху стали придавать статус универсальной, непоколебимой и не критикуемой божественной религии<sup>3</sup>. Также подобная постановка вопроса означает, что нужды в иджтихаде больше нет. Как было отмечено выше для Фахретдинова основная функция иджтихада это понимание Корана функция пророческой сунны. Однако ЭТО не единственная. Следующая и немаловажная функция иджтихада – это претворение в жизнь религиозных предписаний. Следовательно, для Фахретдинова утверждение о закрытие врат иджтихада означает, что время понимания Корана и пророческой сунны и использование их в качестве источников прошло. Это, в свою очередь, означает, что Коран и пророческая сунна

Насыров И. Р. Основания исламского мистицизма (генезис

и эволюция). – М.: Языки славянских культур, 2009. – С. 131.  $^2$  Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 81-82, 88.

лишены аргументационной силы<sup>1</sup>. Таким образом, для Фахретдинова утверждение о закрытии врат *иджтихад*а противоречит принципу универсальности религии, постулату о заключительности пророческой миссии Посланника Аллаха (с.а.с.) и является клеветой на Всевышнего Аллаха.

Принимая во внимание обе функции *иджтихад*а становится понятным, что для Фахретдинова Коран и пророческая сунна были даны человечеству в качестве руководства в жизни, а не для получения божественного благословления (табаррук) путем их чтения<sup>2</sup>.

Все это указывает на рационализм в воззрениях Фахретдинова, который он подкрепляет не размышлениями об универсальности исламской религии, но и иными рациональными суждениями. Например, Фахретдинову свойство проводить параллели исламским фикхом и иными светскими науками. Фахретдинова утверждение закрытии 0 иджтихада настолько глупо насколько глупо утверждение о том, что время врачевания или юриспруденции прошло<sup>3</sup>. Таким образом, становится понятным, что институт иджтихада в понимании Фахретдинова является историческим памятником, а тесно связан с практической частью жизни мусульман в любой точке земного шара. Ибо благодаря иджтихаду и муджтахидам религия находит свое практическое применение зависимости от географии и времени.

.

 $<sup>^1</sup>$  Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 91.

 $<sup>^2</sup>$  Фахретдинов Р.Ф. Манасиб диния. — Оренбург: Изд-во «Паровая», [б.д.]. — С. 46-47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 91.

Фахретдинов отчаянно противопоставляет противникам иджтихада И усердно доказывает легитимность и важность применения иджтихада в жизни мусульманской общины во все времена. Правильность своей позиции он объясняет не только традиционными исламской религии, доказательствами правовой  $\kappa$ ультурой<sup>1</sup> общечеловеческой вкупе с рациональными доказательствами.

Помимо того, что причину закрытия врат иджтихада Фахретдинов видит в стремлении деспотов удержать власть, которая для этого использовала невежество простонародья, он не исключает определенной роли в этом некоторых исламских богословов. Фахретдинов отмечает, что определенная часть исламских ученых канонически закрепили закрытие врат иджтихада. Так, в своих трудах он неоднократно приводит в пример ханафитского методолога и правоведа IV века Абу аль-Хасана аль-Кархи (умер в 340 г.х./951 г.г.), который озвучил, конечно, неприемлемый для Фахретдинова, тезис: «Если кто-то обнаружит коранический аят или же пророческое изречение, противоречащие взглядам ханафитского мазхаба, то они либо отменены, либо истолкованы» 3.

Фахретдинов убежден, что такие уважаемые ученые сами привели к закрытию врат иджтихада и запрету свободы слова, которое, естественно, привело к тому, что фикх как наука стала представлять собой совокупность мнений уже ушедших муджтахидов, не отвечающих

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Фахретдинов. Манасиб диния. С. 40. Фахретдинов Р.Ф. Дини во ижтимағи мәсьәләләр. С. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Кархи Абу аль-Хасан. аль-Рисаля фи аль-усуль. — Бейрут: Дар альфикр, 2006. — С. 129-130. (Данный трактат издан вместе с трудом Абу Зайдом аль-Дабуси (умер в 430 г.х./1039 г.г.) «Та'сис аль-назар [Основание теории]»).

интересам времени других поколений. Поэтому наука фикх с точки зрения Фахретдинова превратилась в инструмент сохранения прошлого и не используется для созидания в настоящем и будущем. Он отмечает, что из-за этого 2/3 литературы в области фикха не отвечает интересам времени, и представляют собой дублированием друг друга Фахретдинов же настойчиво утверждает, что религия Ислам является религией обновления и прогресса. Если бы это было не так, то не появились бы такие выдающиеся ученые как Малик, Шафи и им подобные, а если и появились бы, то не дожили бы до наших времен 3.

Фахретдинов отрыто заявляет, что величайшие умы Ислама появились не тогда, когда возникло вредоносное утверждение о закрытии врат иджтихада, а в эпоху свободы слова, когда муджтахиды без какого либо стеснения имели возможность самостоятельно обращаться непосредственно к первоисточникам, т.е. совершать иджтихад. Именно тогда Ислам подарил миру таких известных личностей, как Абу Ханифа, Малик, Газали, Ибн Рушд и т.д. Сегодня, как отмечает Фахретдинов, такие ученые мирового уровня появляются там, где доминирует свобода слова, а этими местами с его точки зрения является университеты Сорбонны и Оксфорда<sup>4</sup>.

Одной из причин социально-экономического упадка всего исламского мира Фахретдинов считает атрофию *иджтихад*а и нивелирование свободы слова<sup>5</sup>. Выходом из этой ситуации он видит в активизации и мобилизации

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург:

Типография «Вакть», 1914. – С. 92.

 $<sup>^2</sup>$  Фахретдинов Р.Ф. Манасиб диния. — Оренбург: Изд-во «Паровая», [б.д.]. — С. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вакть», 1914. – С. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же. – С. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Там же. С. 92; Фахретдинов Р.Ф. Манасиб диния [Религиозные должности]. – Оренбург: Изд-во «Паровая», [б.д.]. – С. 55.

интеллектуальной деятельности исламской уммы, которая должна ориентироваться на интересы человека и социальное положение общества<sup>1</sup>. Именно поэтому он утверждает, что религия Ислам выступает против традиционализма и консерватизма<sup>2</sup>.

Стремление Фахретдинова возобновить интеллектуальную активность мусульман вовсе не должно восприниматься, как попытка разрушить многовековое наследие исламской уммы. Фахретдинов не является врагом основателей мазхабов. Он с уважением и почетом относится к ним и считает, что они являются олицетворением свободы мысли и слова. Фахретдинов критикует их последователей за то, что они не последовали за основателями своих мазхабов в применении иджтихада и довольствовались уже готовыми их наработками<sup>3</sup>.

Фахретдинов не против *мазхаб*ов, он против того, чтобы придавались *мазхаб*ам статус неоспоримой и не критикуемой религии<sup>4</sup>. Ведь каждый *муджтахид* должен действовать согласно своему *иджтихад*у.

Из вышесказанного становится очевидным, что Фахретдинов является ярым сторонником реабилитации института *иджтихад*а, актуализации его роли в оживлении социальной и политико-экономической жизни мусульман и возвращении шариату утерянное качество динамизма<sup>5</sup>. В этих тезисах проявляется практико-ориентированность *иджтихад*а в понимании Фахретдинова, который носит

 $<sup>^{\</sup>rm I}$  Фахретдинов. Манасиб диния. С. 64-65; Фахретдинов. Дини ва ижтимағи мәсьәләләр. С. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же. С. 81, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Там же. С. 83, 85.

маслахатоцентричный характер, т.е. базирующийся на интересах человека и на общечеловеческих ценностях. Маслахатоцентричность иджтихада Фахретдинова многогранна. Она проявляется не только в необходимости пересмотра книг по  $\phi u \kappa x y$  средневековых авторов<sup>2</sup> и адаптации исламского права к реалиям жизни мусульман, но и в том, что даже решение, принятое на основе иджмы (консенсуса) носит временный характер<sup>3</sup>, что, конечно, неприемлемо для классического представления иджмы. Временность иджмы Фахретдинов объясняет тем, что основу (санад) иджмы должна формировать концепция *маслахат*, т.е. устранение вреда от человека и привлечение пользы для него<sup>4</sup>. Учитывая, что интересы человека изменчивы по природе, то и решение, возникшее на их основе, должны быть временными по естественным причинам<sup>5</sup>. Данную мысль Фахретдинов закрепляет единственно неизменным правилом, который гласит: «С изменением времени меняются и законы»<sup>6</sup>.

Похожее отношение Фахретдинов демонстрирует суждении отношении кыяса, T.e. В ПО аналогии. Фахретдинова Для является кыяс естественным и рационально обоснованным инструментом права.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Более подробно о важности концепции маслахат в правовых воззрениях Фахретдинова см.: Азаматов Р.И. Социальная реальность как важнейший фактор правовых воззрений Ризаэтдина Фахретдинова (1859-1936) // II Международный форум «Богословское наследие мусульман России»: I Том: сборник научных докладов конференций, г. Болгар, 25-30 октября 2020 г. – Казань: ИД «МеДДоК», 2021.– С. 51-59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же. С. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Фахретдинов. Манасиб диния. С. 63-64; Фахретдинов. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. С. 67, 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Фахретдинов Р. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. С. 71.

Он не согласен с классиками в том, что приводимые ими аргументы из первоисточников в пользу кыяса являются достаточными 1. Ему близка позиция рационального объяснения легитимности кыяса. Он убежден в том, что невозможно буквально использовать ограниченный ресурс Корана и пророческой сунны на неиссякаемое количество правовых вопросов<sup>2</sup>. Именно в такой ситуации возникает таком инструменте, который обеспечит нужда юрисдикции Корана распространение И сунны на незатронутые ими правовые вопросы.

Однако Фахретдинов против того, чтобы придавать решениям, выявленных на основе *кыяс*а, постоянный статус. Т.е. они должны быть временными, вплоть до рассмотрения их коллегией *иджм*ы с последующей придачей им статуса обязательных решений<sup>3</sup>.

Это решение он объясняет тем, что существование множества мнений в религии, выявленных на основе кыяса, является ослабляющим шариат фактором. Более того, он воспринимает придачу решениям небезгрешных людей статус религии, что абсолютно для него неприемлемо. Поэтому именно коллегия муджтахидов должна рассматривать решения кыяса в качестве проекта фетвы и закона, а потом одобрить его или же отклонить. Основным критерием одобрения решения кыяса Фахретдинов видит в его соответствии социально-экономическому положению уммы<sup>4</sup>.

Маслахатоцентричность и практикоориентированность  $u\partial ж m u x a \partial a$  Фахретдинова проявляется не только в том, что решения  $u\partial ж m$ ы и  $\kappa$ ыяcа является

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахретдинов Р. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вакть», 1914. – С.87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С.87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С.87.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же. С. 87.

должны быть временными, но и даже предписания Корана и пророческой сунны. Если обстоятельство вынуждает временно приостановить их, то это должно быть сделано<sup>1</sup>. Более того, Фахретдинов отмечает, что это дозволенное действие, ибо так поступали Посланник Аллаха (с.а.с.) и его сподвижники<sup>2</sup>.

Наверное немаловажным аспектом практикоориентированности *иджтихад*а в понимании Фахретдинова является его убежденность в том, что книги по исламскому праву должны составляться для каждой эпохи по-отдельности с дроблением их на отдельные отрасли как семейное, имущественное, наследственное, уголовное права и т.д. Исключением является вопросы поклонения<sup>3</sup>.

Примечательно, что для Фахретдинова *иджтихад* — это не средство выработки навыков фетвотворчества или поиска ответов на гипотетические вопросы, а серьезный инструмент распространения религиозно-правовой юрисдикции на реальной жизни мусульман.

В заключении хотелось бы отметить, что иджтихад центральное занимает И ключевое место Фахретдинова. методологических воззрениях Это не является новшеством, а общепризнанным фактом в науке о методологии исламского права. Это объясняется тем, что каждый труд в области методологии исламского содержит раздел, посвященный права В себе иджтихаду. Иджтихад понимании Фахретдинова В маслахатоцентричен. Он убежден в том, что закон, не удовлетворяющий потребность человека, должен быть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вакть», 1914. – С. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 99-101.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Фахретдинов. Манасиб диния. С. 59; Фахретдинов. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. С. 106-107.

изменен. Ведь закон существует для человека, а не человек для закона<sup>1</sup>. Иджиихад в убеждениях Фахретдинова адаптации религиозных инструментом предписаний в жизни мусульман. Именно иджтихад динамичность исламской правовой придает предотвращает закостенелость И стагнацию. ee Он постулирует, что муджтахиды каждой эпохи должны использовать иджтихад для того, чтобы пересматривать исламское право и составлять соответствующие труды, удовлетворяющие потребности мусульман. Для него важно, чтобы составление новых трудов осуществлялось коллегией ученых в жанре кодификации норм<sup>2</sup>. Реабилитация иджтихада в понимании Фахретдинова не является средством разрушения сложившихся правовых традиций или крайностью. Для него иджтихад средство спасения исламской УММЫ это удручающего положения, в которой она находится по сей день. При этом следует отметить, что достаточно вольные Фахретдинова воззрения И МОГУТ быть неправильно неоднозначно, и использованы против исламского права, что подвергает угрозе правовую Поэтому важно, чтобы воззрения безопасность. Фахретдинова и иных его современников исследовались последовательно, скрупулёзно и коллегиально.

#### Список использованных источников и литературы

1. Азаматов Р.И. Социальная реальность как важнейший фактор правовых воззрений Ризаэтдина Фахретдинова (1859-1936) // II Международный форум «БОГОСЛОВСКОЕ НАСЛЕДИЕ МУСУЛЬМАН РОССИИ»: I Том: сборник научных докладов конференций, г. Болгар, 25-30 октября

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. – С. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Фахретдинов. Манасиб диния. С. 59-60.

- 2020 г. / сост.: Д.М. Абдрахманов, А.А. Тимерханов, Р.Л. Саяхов, С.Т. Рахимов, Л.Ф. Салихова, А.К. Хурматуллин. Казань: ИД «МеДДоК», 2021. С. 51-59.
- 2. Кархи Абу аль-Хасан. аль-Рисаля фи аль-усуль. Бейрут: Дар аль-фикр, 2006. 136 с.
- 3. Насыров И. Р. Основания исламского мистицизма (генезис и эволюция). М.: Языки славянских культур, 2009. 552 с.
- 4. Салихов А.Г. К вопросу об этнической принадлежности Ризаитдина Фахретдинова // История башкирских родов. Юрми. Т. 21. Сборник документов и материалов. Уфа, 2016. С. 187-199.
- 5. Фахретдинов Р.Ф. Манасиб диния [Религиозные должности]. Оренбург: Изд-во «Паровая», [б.д.]. 69 с.
- 6. Фахретдинов Р.Ф. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр [Религиозные и социальные вопросы]. Оренбург: Типография «Вактъ», 1914. 208 с.
- 7. Халлаф 'Абд аль-Ваххаб. 'Ильм усуль аль-фикх: хуляса тарих аль-ташри' аль-ислями. Каир: Дар аль-фикр аль- 'араби, 2010. 288 с.

УДК 001.92:37:903.5(470.57)

#### Р. ФАХРЕТДИНОВ ХӨСӘЙЕНБӘК КӘШӘНӘЬЕ ХАКЫНДА

Аккөбәков Р.Й., филология фәндәре кандидаты, Тарих,тел һәм әзәбиәт институтының көнсығыш кулъязмалар бүлеге ғилми хезмәткәре,

Өфө калаһы, Башкортостан Республикаһы

Аннотация: В статье рассматривается история изучения мавзолея Хусейн-бека Р. Фахретдиновым. В 24 мая 1891г. он вместе с казыем Халил посещает мавзолей Хусейн-бека. Сулеймановым Записывает исторические рассказы о мавзолее, производит прочтение эпиграфического памятника Хусейн-бека. Все его размышления о Хусейн-беке были опубликованы в книге «Асар», более подробная статья «Мавзолей в Чишме и один исторический спор» был опубликован в 1808 г. в журнале «Шуро». Нами выполнена транслитерация на башкирский язык этой статьи. В ней он высказывает мысль, что территории Южного Урала Ислам проникать с VII в. Р. Фахретдинов эпиграфический памятник датирует 1343г. Хусейн-бек мог быть одним из беков, направленных золотоордынскими ханами в качестве наместника.

**Ключевые слова**: мавзолей Хусейн-бека, Р. Фахретдинов, «Асар», журнал «Шуро», надгробный камень.

Р. Фәхретдиновтың «Шишмә төрбәсе, йәки тарихи бер бәхәс» мәкәләһе 1908 йылдың 11 һанында басылып

сыға<sup>1</sup>. Ул хәзерге Башҡортостан республикаһы Шишмә районы Шишмә ауылы янында урынлашкан Хөсәйенбәк кәшәнәһенә арналған. 1891 йылдың 24 йәки 25 майында Р.Фэхретдинов Хөсэйенбэк һәм Тура хан кәшәнәһен күреү максаты менән килә. Ул был урындарза йәшәгән башкорт акһакалдары һөйләгәндәрен пиєк ала hәм уйланыузарын килтерә. Был материалдарзы кыскартып «Хөсәйен бәк бин Измир бәк», тип атап «Аçар» китабында бастырып сығара<sup>2</sup>. Шура журналында басылған «Шишмә төрбәсе, йәки тарихи бер бәхәс» тип аталған мәкәләһендә Хөсәйенбәк кәшәнәһе хакында тулырак мәғлүмәттәр бирә. Шуға күрә укыусыларға мәкәләгә байкау яһап текстың башкортса транслитерациянын тәкдим итәбез. Бында Р.Фахретдинов үзенең Һамар тимер юлы менән килеүен һәм уны Қара-Якуп ауылынан булған казый Хәлил хәзрәт ибн Сөләймән ҡаршы алыуын яҙа.

Бында йәшәгән башҡорттар араһында таралған Хөсәйенбәк сығышы легендаларға ярашлы, менэн Төркөстандан. Шэйех Хужа Әхмәд Йәсәүизең мөриде булған, бында йәшәгән башҡорттарҙы мосолман диненә шәриғәт канунын өйрәтеү өсөн ебәрелгән. hәм Ул башкорттарзы дингэ өйрэткэн һәм хаж кылған. Тән һәм рух hay-сәләмәт булып вафат булған. Кәбер ташы Сәмәрҡәндтән дөйәләргә йәки, бер легенда буйынса, Бохаранан ун ике үгез егелгэн арбаға һалып килтерелгән. Кәбер ташындағы языузарзан сығып, Хөсәйенбәк 1343 йылда вафат булған тиелә. Р.Фәхретдинов Хөсәйенбәктең шәхесе тураһында үз фекерзәрен килтерә. Хикәйәләрзә арттырыузар күп, тип яза. Хөсәйенбәк Хужа Әхмәд

 $<sup>^{1}</sup>$  Фахретдинов Р. Шишмә төрбәсе, йәки тарихи бер бәхәс // Шура. − 1908. - № 11. - 347 - 349 бб.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аçар. Беренсе джуз. – Казан, 1900. – 22-23 бб.

Йәсәүизең мөриде булыуы тураһында мәғлүмәттәр уларзың йәшәү осорона тап килмәй. Хөсәйенбәк донъяға килгәндә, Хужа Әхмәд хәзрәт күптән үлгән тип фаразларға кәрәк (1167 йылда). Өстәүенә, ул дәүерзең мөриттәрен бек тип данламағандар. Бәк титулын мырзаларға һәм ырыу башлықтарына биргәндәр, тип яза Фәхретдинов. Бынан тыш, VII быуатта Мөхәммәт пәйғәмбәрзең Мәккәнән Мәзинәгә килеүе аркаһында Волга һәм Уралда мосолман дине тарала һәм нығына. Ғалимдар за, хөрмәтле кешеләр зә булған. Мосолман илдәренән даими рәүештә карауандар йөрөгән. Шуға күрә Хөсәйенбәк башкорттарзы исламға өйрәтергә килгән тигән фекерзе кабул итеүе кыйын. Ул хандар тарафынан һарайзан был урындарға наместник сифатында ебәрелгән бектарзың береһе булған тигән фекер бар. Был бик мөмкин.

Р.Фәхретдинов шәхестең вафат булыуы датаһына карата шик белдерә, сөнки ул үзе кәбер ташы нык тәрәнәйгәнлектән языузы тулыһынса укый алмай. Был хакта эзип былай тип яза: «Хөсәйенбәктең үлеме йылы тулыһынса күренмәй, сөнки кәбер ташының аскы өлөшө ер астында була. Минен жазыу теләгем бар ине, әммә дусым, хөрмөтле имам Хэлил хэзрэт ибн Сөлэймэн: «Әгэр Шишмә ауылында ниндәйзер бәхетһезлек булһа, муллалар үз хәүефен белдерер», тигәс, халыкты тулкынландырырға телэмәйенсә, мин кәбер ташын казыманым. 744 йылды билдэлэгэндэ, улем йылы тип «Правительственный вестник» гэзитенэ hылтанма яһай. Шул ук вакытта, ниндәй мәкәлә һәм гәзит һанын атамай. янында кәбер таштарын укығандан Фэхретдинов был кәберзәр XVII быуатта вафат булған башкорттарзың кәберзәре тигән һығымтаға килә.

#### Шишмә төрбәһе йәки тарихи бер бәхәс

Самар-Златоуст тимер юлы өстөндә улған Шишмә кәрйәhендә асаре кәдимәнән $^1$  улған бер төрбә $^2$  вә өстөндә бер кәшәнә $^3$  барзыр. Иштә $^4$  ошбу төрбә хакында «Мәғлүмәт» журналында алтынсы номерза бер аз һүззәр укынык. Журнал, мәзкүр $^5$  төрбә өстөндә булған таштан ошбу мәзмүндә $^6$  бер ғибәрәт $^7$  күсермеш:

«Әл-ғадел $^8$  фи эл-хаким $^9$  хажи $^{10}$  Хөсәйен бәк мин элэмири $^{11}$  эл-кәбири $^{12}$  Ғұмәр бәк $^{13}$  ал-Тәрәсәни әл-Туркистани $^{14}$ . Тәуәффа $^{15}$  фи әл-йәүм $^{16}$  әл-сабиғ $^{17}$  мин $^{18}$  мөхәррәм $^{19}$  сәнәт $^{20}$  әр-бәғмиә $^{21}$  вә әр-рабиғ $^{22}$  вә әр-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аçаре ҡадимә – боронғо заманға ҡараған.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Төрбә – кәбер мәғәнәһендә.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Кәшәнә – үлекте зурлап өстөнә королған бина.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Иштә – бына.

<sup>5</sup> Мәзкүр – юғарыла әйтелгән, әйтеп үтелгән.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Мэзмүн – аңлашыла торған мәғәнә, әйтергә теләгән, эстәлеге.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ғибәрәт – язылған һүз мәғәнәһендә.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ғәдел – ғәзел.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Хаким – хаким, идара итеусе түрә.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Хажи – ислам дине таратыу хокуғы булған юғары дин әһеле, хаж кылған мосолман.

<sup>11</sup> Әмир – бойороусы, жушыусы. эмер биреусе, түрэ.

<sup>12</sup> Әл-кәбир – оло, бөйөк, зур дәрәжәле.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Бэк – феодал, бей титулы, кенэз дэрэжэһенэ тура килэ.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Төркөстани – Төркөстан еренэн.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Тәуәффа, мөтәуәффа – үлгән, вафат булған.

 $<sup>^{16}</sup>$  Әл-йәүм — көн.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Сабиғ – етенсе.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Мин – кем, зат, шәхес, берәү, кем ки.

<sup>19</sup> Мөхәррәм – хижри йылдың беренсе айы.

 $<sup>^{20}</sup>$  Сэнэт — йыл.

 $<sup>^{21}</sup>$  Әр-бәғмат — дүрт йө $_{3}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Әр-рабиғ – кырж.

 $<sup>^{23}</sup>$  Әр-рәбиғин — дүрт.

العادل في الاحكام حاجي حسين بك من الامير الكبير عمر بك الترساني التركستاني. توفي في اليوم السابع من محرم سنة اربع مائة و اربعين (۴۴۴)

Вә «Тауарих Хисамиә» $^2$ нән ошбу мәзмүндә бер йөмлә нәкыл $^3$  ителмешдер:

Сахиб<sup>4</sup> эл-кәшәнәт әл-хажи<sup>5</sup> Хөсәйен бәк бин Ғүмәр бәк Туркистани Тәрәсәни тилмиз<sup>6</sup> Хужа Әхмәд Йәсәүи. Уфа шәһәре урынында мәкам<sup>7</sup> итеүсе нуғайзан Барас хан бин Үзбәк хан заманында Хужа Әхмәд Йәсәүи хәзрәтенән алып кайткан ғилемде мөьминдәргә<sup>8</sup> тәғлим<sup>9</sup> итмеш.

Хосуси $^{10}$  бер фекер бәйән итмәдегенән ошбунда язылмыш шәйләр $^{11}$  «Мәғлүмәт» рази $^{12}$  вә фатих $^{13}$  улдығы аңлашылыр. Хәлбүки мәзкүр $^{14}$  ике йөмләне бергә йыймак мөмкин түгелдер. Хужа Әхмәд Йәсәүи $^{15}$  тиә шөһрәтле улған шәйех $^{16}$ , тәржемә-и хәлен языусылар хәбәренә күрә

 $<sup>^1</sup>$  Хижри 444 йыл – христиан календаре менән 1052 йыл. Дата должна быть 744.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Тарих-и Хисамиэ – Хисаметдин Шарафетдин эл-Мөслимизең «Тауарих-и Болғар» китабы күз уңында тотола.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Нэкыл – һөйләу, телдән телгә һөйләу, күсереу..

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Сахиб –эйә, хужа.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Әл-хажи – ислам дине таратыу хокуғы булған юғары дин әһеле, хаж кылған мосолман.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Тилмиз – укыусы, шәкерт.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Мәҡам – урын, тора торған урын, дәрәжә.

<sup>8</sup> Мөьмин – дин тотоусы, дингэ нык ышаныусы мосолман.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Тэғлим – укытыу, дәрес биреу, өйрәтеу.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Хосуси– айырым, махсус, шэхси.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Шәйләр – әйберзәр.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Рази – риза булыусы.

<sup>13</sup> Фатих – асыусы, башлап ебәреүсе.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Мәзкүр – юғарыла әйтелгән, әйтеп үтелгән.

<sup>15</sup> Хужа Әхмәд Йәсәүи (1103–1166) — суфый шағир, төрки телле донъяла тәүге суфый мистиктарының берене.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Шәйех – дин башлығы, ишан.

 $562^1$  тарихында вафат улмыштыр. Имде шул йылда вафат улған бер кемсәгә 444—тә вафат булған бер кемсә ни йәһәтлә шәкерт әүлә $^2$  булыр?

Төрбә сахибын Хужа Әхмәд Йәсәүигә шәкерт итмәктән асыл максуд, мәзкүр әзәмгә фазыл вә шәрафәт иснад итмәк, хәнбәлә илә бәндәләр араһына растлык хезмәте иттермәк, йырак ерзәрзән билкасд зыярат итеп йөрөтмәк вә корбандар боғазлатмак улһа кәрәк. Фәкәт фазиләт сахиб улмак өсөн Хужа Әхмәд Йәсәүи мөрите булмак лазым  $^{13}$  түгелдер.

Хатта ки фуражка астында йөрөүсе бер стражниктың ағалай ғалибендә  $^{14}$  вә салма астында ултырып бейзәр илә мөриттәр тәрбиә итеүсенең әсфәле сафилиндә  $^{15}$  үлмәүе мөмкиндер. Ошбу сәбәбтән бу кеби баһәнәләр  $^{16}$  илә тарихты, хосусән  $^{17}$  нисә зәхмәттәр  $^{18}$  илә аякка баса башламыш тарихыбыззы бозмак монасиб  $^{19}$  булмас.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Химпи 562 йыл – упистиян уэле

<sup>1</sup> Хижри 562 йыл – християн календары менән 1167 йыл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Әүлә – өстөнөрәк, артығырак, алдынғырак.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сахиб – эйә, хужа.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Мэзкүр – юғарыла әйтелгән, күрһәтелгән, әйтеп үтелгән.

<sup>5</sup> Фазыл – өстөнлөк, белемлелек.

<sup>6</sup> Шәрафәт – кәзерлелек, оло дәрәжәлек, хөрмәтлелек, дан, затлылык.

<sup>7</sup> Иснад – берэй эште икенсе кешегэ кайтарып калдырыу.

 $<sup>^{8}</sup>$  Хэнбэлэ – динде нык тотоусы.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Раст – раслау, дөрөслэү.

<sup>10</sup> Билкасд – уйлап, максат итеп.

<sup>11</sup> Фазилиэт – якшы сифаттар, артыклык, өстөнлөк, файзалы эш.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Сахиб – эйэ, хужа.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Лазым – тейешле булған, кәрәк.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ғәлибендә – дәрәжәһендә.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Әсфәле сафилин – тубәндән тубән, йәһәннәм.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Бәһәнә – һылтау, сәбәп, ялған сәбәп.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Хосусэ – бигерэк тэ, айырыуса.

<sup>18</sup> Зәхмәтләр – эш, хезмәт; ғазап, борсоу, мәшәкәт; сырхау, сир.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Монасиб – яраклы, тейешле.

«Әл-ғәдил фи әл-хәким», һәм дә «бәк» ләфыздары шәйех вә мөршидтәр, мөғәлим вә ғалимдар титулы түгел, бәлки әмирләр вә түрәләр, мырзалар вә хакимдарға махсус титулдарзандыр.

Мәҙкүр² төрбәлә улған таштың яҙыуынан. Һуңғы юлдары ергә баткандан каҙылып каралдығында укыласағына вә ихтимал ки тарихы шунда улынасағын ҙан итеп, каҙырға бер вакыт бән һәм ниәт итмеш инем. Фәкәт рәфиктәремдән³ казый мөхтәрәм⁴ Хәлил хәҙрәт ибн Сөләймән: «Тәсадеф⁵ уларак Шишмә кәрйәһенә берәр афәт⁴ килер улһа халыктар шунан шомланырҙар», — тине. Ошбу сәбәптән моратымдан³ ваз кистем вә рәсми гәзитә («Правительственный вестниктың) һүҙенә муафикв «Аҫар»ҙа 7449 тә вафат булмыш, — тип яҙҙым.

Тәржемә хәленә «Аçар»за язған вакыт «Тауарих-и Хисамиә»нең мөхтәлиф $^{10}$  басмаларынан башка, бер ике ғәди иçке язма нөсхәләрен алда итеп тәфтиш $^{11}$  әйләмеш инем. Фәкәт huc бер низә «Мәғлүмәт»тә накыл $^{12}$  булынмыш ғибарәт $^{13}$  күзебезгә осраманы. Шул вакыт:

1

<sup>1</sup> Ләфызлары – Һүззәре.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мэзкүр – юғарыла әйтелгән, күрһэтелгән, әйтеп үтелгән

 $<sup>^{3}</sup>$  Рэфик — иптэш, дус.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Мөхтәрәм – хөрмәтле.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Тасадефи – осражлы, көтмэгэндэ.

 $<sup>^{6}</sup>$  Афэт — бэлэ-каза.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Морад – алға ҡуйылған бурыс.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Муафик – яраклы.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Хижри 444 йыл – христиан календары менән 1052 йыл. «Аçар» китабында хижри 744 йыл. Христиан календары менән 8 июнь 1343 йылға тура килә.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Мөхтэлиф – төрлө-төрлө.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Тэфтиш – тикшереп, эзлэп.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Накыл – бер хэбэрзе икенсегэ Һөйлэүсе,

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ғибарәт – язылған һүз.

«Был Хөсәйен бәк хакында «Тауарих-и Хисамиә»гә иснад<sup>1</sup> ителмеш һүз дөрөс түгел имеш», — тиә иғтикадым<sup>2</sup> урынлашып калмыштыр. Әгәр зә «Мәғлүмәт» укыусылар мәзкүр һүззең «Тауарих-и Хисамиә»нең ни ерендә идеген күрһәтһәләр тарих хакында жөзыи<sup>3</sup> бер хезмәт күрһәтермеш улырзар.

«Мәғлүмәт»тең бөйлә тарихи хәбәрҙәре дәрж итеүе ул файҙалы бер шәйҙер укыусылар был кеби милли тарихыбыҙға ғаид мәғлүмәттән мәмнүн улһалар кәрәк, Собрание назаратында улған исламдарның һуңғы тарихтарына ғаид хәбәрҙәрҙең хазинаһы Собраниеның кәнде архивылыр. Мәҙкүр архивтың жөзьи шәйҙәрҙән башлап иң әһәмиәтле булған мәғлүмәттәргә кәҙәр барҙыр. Мәҙкүр хазинанан иһә «Мәғлүмәт»кә васита һөйләрлек бирелеп торһа ла зарар булмас ине. Сафтарыбыз тарих яҙмалықтары, вакиға вә хадисәләрҙе забыт итмәүектәре сәбәбенән беҙҙәр хатта үзебеҙҙең дә кем икәнебеҙне белмәй торорға мәхкүм булдык. Ихтимал ки сәләфтәребеҙзең был турала ғөзөрҙәре лә барҙыр. Шуның өсөн уларға үпкәбеҙ юк. Әммә был көндә яҙмай торор өсөн беҙҙең һис ғөзөрөбөҙ юктыр. Әгәр ҙә беҙ яҙмас иһәк, табиғи

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Иснад – берәй эште икенсегә кайтарып калдырыу; 2. Үз эшен берәүгә hылтау; 3. Терәк.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Иғтикад – ышаныу, инаныу.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Жөзьи – бик аз, вак, кес-кенэ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Дэрж – теркэү, эсенэ һалыу.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Шәй – әйбер.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ғаид – кайтыусы, кайткан, караусы, бәйләнешле.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Мәмнүн – риза, ҡәнәғәт.

 $<sup>^{8}</sup>$  Жөзьи шәйләрдән — бик кескенә әйберләрзән.

<sup>9</sup> Васита – аралаш, ике арала эш йөрөтөүсе.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Забит итмәдекләре – язылмаған.

<sup>11</sup> Мәхкүм – хөкөм ителеүсе.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Сәләф – боронғо кеше, үткән заман кешеһе.

<sup>13</sup> Гөзөр – һылтау, сәбәп; Ялыныу, инәлеү.

халыктарыбыз кашында мәсьүл<sup>1</sup> буласакбыз. Собрание архивында Хәбибулла ишан хакында, Мөхәммәдйәр мөфтизең<sup>2</sup> министырзар вә Синодтың вә обер-прокуроры (зан итһәм кенәз Галитсин<sup>3</sup>) илә язышмыш мәктүптәре, төрлө вакиғалар хакында Собрание илә Уфа архивы вә Диниә назараты араһында йөрөмөш кағыззар барзыр.

«Мәғлүмәт» мөнәсәбәт килдегенсә архив кағыззарынан нөсхәләр алып дәрж $^4$  иткеләп торһа һәм был көнгә һәм киләсәктә буласак өсөн файзалы бер хезмәт әйләмеш буласактыр.

#### Кулланылған сығанақтар һәм әзәбиәт исемлеге

- 1. Булгаков Р. М. О текстах произведений Ризаэтдина бин Фахретдина «Ислам» и их значение // Просветительские традиции ислама в Урало-Поволжье. І Фахретдиновские чтения: Материалы Всероссийской научно-практической конференции. Нижний Новгород, 2009. С. 92–96.
- 2. Хусаинов С. М. Некоторые особенности просветительской и реформаторской деятельности Ризаэтдина Фахретдинова // Урал-Алтай: через века в будущее: Материалы VII Всероссийской тюркологической конференции (с международным участием), посвященной 95-летию видного ученого-тюрколога Э. Р. Тенишева. Уфа: ИИЯЛ УНЦ РАН, 2016. 448 с.
- 3. Фәхретдинов Р. Шишмә төрбәhе йәки тарихи бер бәхәс // Шура. 1908. №11. 347-349-сы бб.
- 4. Фахретдинов Р. Аçар. Беренсе джуз. Казан, 1900.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мәсьүл – hоралған, яуаплы.

 $<sup>^2</sup>$  Мөхэммэдйэр мөфти — Мөхэммэтйэр Мөхэммэтшэриф улы Солтанов (1837—1915) — башҡорт дин эһеле. Ырымбур мосолман Диниэ назараты мөфтөйө (1886—1915).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Кенэз Голитсин – Голицын Александр Николаевич (1773–1844), 1803–1817 йылдарза Синод обер-прокуроры һәм Дини эштәр министры.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Дәрж – теркәү, эсенә һалыу.

#### УДК 81'253:297

### ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ МУРАТА РАМЗИ В ОБЛАСТИ ПЕРЕВОДА РЕЛИГИОЗНЫХ ПРОИЗВЕДЕНИЙ

Алмиев Р. М., магистрант Болгарской исламской академии, г. Болгар, Республика Татарстан

Аннотация: Творчество Мурада Рамзи остается недостаточно изученным. За свою жизнь он создал и опубликовал свыше 15 научных работ, множество поэтических произведений. Его разнообразием поражает тем и от богословских вопросов до арабской грамматики, от комментариев к Корану до тюркского перевода свяшенной Самыми книги. считаются его двухтомный исторический труд «Талфик ал-ахбар» и перевод сочинения «Мактубат аш-Шарифа» Ахмада ас-Сархинди аль-Фаруки с персидского на арабский язык.

**Ключевые слова:** ислам, суфизм, мактуб, шаригат, тарикат, молитва, истина

М. Рамзи стал последователем накшбандийского тариката во время обучения в Средней Азии в 1875—1878 Отправившись в хадж в 1878 Γ., ОН Саудовской Аравии. продолжал Злесь ОН образование, становится последователем шейха Абд ал-Хамид эфенди ад-Дагистани (Мекка) и шейха Мухаммеда Мазхара (Медина). Учителя Мурата Рамзи поручили ему переводить с персидского на арабский язык сочинения «Рашахат айн ал-хайат» и «Ал-Мактубат аш-шарифа ...» Ахмада Ас-Сархинди Аль-Фаруки (1564–1624).

Перевод Мурата Рамзи «Священных писем ...» был издан в двух томах в 1899—1900 гг. в Мекке. Первый том

включает 312 писем, второй том — 122 письма. Эти письма заключают в себе разъяснения основ богословия, фикха и знаний по ат-Тасаввуфу.

Автор книги «Ал-Мактубат аш-шарифа ...» Ахмад Ас-Сархинди Аль-Фаруки является одним из величайших ученых ханафитского мазхаба. В труде «Мактубат имама Раббани» рассказывается, что шариат и тарикат — это одно и тоже. Различия между ними существуют лишь при оценке видимыми критериями. Шариат более обобщающе, а тарикат более детален. Шариат можно постигать через доказательства (далиль), а хакикат — только через кашф. Любой тарикат основывается на шариате. Отклонение даже в величиной в волосок невозможно. Тарикат — это наоборот, путь Сунны, почтение Сунны, выполнение Сунны полностью. Шейх Ахмад Ас-Сархинди объяснил, что шариат состоит из трёх частей: знания (ильм), деяния (амаль), чистота намерений (ихляс).

в величиной в волосок невозможно. Тарикат — это наоборот, путь Сунны, почтение Сунны, выполнение Сунны полностью. Шейх Ахмад Ас-Сархинди объяснил, что шариат состоит из трёх частей: знания (ильм), деяния (амаль), чистота намерений (ихляс).

И если нет всех трёх частей, не будет и Шариата. Духовное странствие (Тарикат) и его плоды (Хакикат), о которых говорят суфии, — двое слуг Шариата. Они — средство совершенствования третьей части (Шариата) — ихляса. Единственная причина, по которой к ним следует стремиться, — усовершенствование Шариата, кроме которого ничего не нужно. Цель постижения разных стадий Тариката и Хакиката лишь одна — достичь истинного ихляса. Истина состоит в том, что достичь настоящего ихляса и степени довольства можно, лишь обретя эти состояния и пройдя через экстатические переживания.

Имам Раббани аль Ханафи в 76-ом письме в своем: «Мактубате», рассказывает что счастье — это быть достойным рая. Несчастье — это значит осуждённость на ад. Счастье и несчастье — это две сокровищницы Аллаха всевышнего. Ключ от первой сокровищницы — в молитвах и соблюдении законов вероучения, ключ — от второй сокровищницы в грехах и непокорности.

46-е письмо из первого тома Мактубат имама Раббани написано Накибу сайиду шейху Фариду. Он говорит то, что Аллах существует и Он один, что хазрат Мухаммад — Его Посланник мир ему и благословение Аллаха, а также все приказы и сообщения, которые он принес, истинны, — это факты так же явные, как и солнце. Нет нужды раздумывать об этом, доказывать это.

Нет нужды раздумывать об этом, доказывать это. Но, дабы видеть это, необходимо, чтобы не было нездорового понимания (мудрика) или какой бы то ни было иной духовной болезни. Когда способность к постижению нарушена, не в порядке, необходимо думать, наблюдать. А если сердце избавится от своей болезни и завесы перед глазами упадут, человек увидит все это ясно. Например, желчный больной не чувствует вкуса сладости. Но когда он избавится от болезни, не будет нужды в каких-то свидетельствах, подтверждениях.

В суре «аш-Шамси» сказано: «Тот, кто очистил свой нафс (сделал тазкию), спасен. Тот, кто оставил свой нафс в грехе, невежестве и заблуждении, потерпел неудачу (понес потери)». Очевидно, что человек, который не верит в этот ясный и блестящий Шариат, болен, как тот, кто не чувствует вкуса сахара.

Перевод сочинения «Ал-Мактубат аш-шарифа ...» выполнен на высоком уровне, Мурат Рамзи смог передать глубокое смысловое содержание и поэтичность произведения Раббани аль Ханафи.

#### Список использованных источников и литературы

- 1. Гараева Н.Г. Сочинения накшбандийского тариката среди татар / Материалы Международной конференции «Суфизм в Иране и Центральной Азии» / Алмааты,2006.- С 289.;
- 2. Мактубат имама ар-Раббани [Электронный ресурс]. URL: http://darulfikr.ru/story/term/856 (Дата обращения: 13.01.2024).

#### УДК 025.171:027.021(470.57)

## **ЬИРӘК КИТАПТАР ЬӘМ КУЛЪЯЗМАЛАР БҮЛЕГЕ ФОНДЫНДА РИЗАИТДИН ФӘХРЕТДИНОВ КОЛЛЕКЦИЯЬЫНДАҒЫ КИТАПТАР**

Байгужин И.Ғ, Башкортостан Республикаһының Әхмәтзәки Вәлиди исемендәге Милли китапханаһы кулъязмалар һәм һирәк басмалар бүлегенең ғилми хезмәткәре,

Өфө калаһы, Башкортостан

Аннотация: В данной статье описаны изданные башкирского востоковеда. *ученого* просветителя писателя Ризаитдина uФахретдинова, хранящиеся фонде отдела в рукописей редких изданий Наииональной библиотеки имени Ахметзаки Валиди Республики Башкортостан. Во вступительной части описаны печати, находящиеся в страницах книг фонда Фахретдинова и даны информации о их владельцах.

**Ключевые слова:** Ризаитдин Фахретдинов, фонд, книга, коллекция, печать, издание.

Башкортостан Республиканы Әхмәтзәки Вәлиди исемендәге Милли китапхананың һирәк китаптар һәм кулъязмалар бүлеге фондында һакланған Ризаитдин Фәхретдиновтың басма китаптары коллекцияһының тулы исемлеге әзерләнде. Был исемлеккә авторзың етмеш биш хезмәте карап, тикшерелеп, индерелде.

Ете китапты 1911 йылда Сәлимгәрәй Йәнтүрин, бишәүһен Фәтих Кәримов иғәнә итеп биргән, басмалар битендәге мисәт шуны күрһәтә. Иғәнә итеп бирелгән кайһы бер китаптарҙа фирмаларҙың да мисәттәре бар: «Иҙрисов, Ғәлиев һәм Ко» фирмаһы 1911 йыл (ете китапта), «Кәримов, Хөсәйенов һәм Ко» ширкәте

фирманы 1911 йыл (өс китапта), Ырымбурзағы «Кәримов, Хөсәйенов нәм Ко» ширкәте фирманы (дүрт китапта), «Хезмәт» фирманы (өс китапта) нәм берешәр мисәт «Мәғәриф» ширкәте менән «Бертуған Кәримовтар» фирмаларынан.

Ризаитдин Фәхретдинов коллекциянында бер конволют китаптың шәхси эйәне, икенсе сакырылыш Дәүләт Думаны депутаты, Өфө каланының өсөнсө йәмиғ мәсете имам—хатибы Хәсәнов Мөхәммәдсабир Мөхммәдйән улы булып тора. Касандыр «Аçар»зың туғызынсы томы нәм «Исмәғил сәйәхәте» китаптарының сәхибе — билдәле ахун, мулла Әхтәмов Хәбибулла Абдулхак улы.

Кайны бер басмалар бүлек фондына башка китапханаларзан килеп ингэн. Мэсэлэн, беренсе йэмиг мэсете «Госмания» мэзрэсэненэн (өс китапта мисэт), Бөрө өйэзенең Борай земствонының халык укыу китапхананынан килеп юлыккан китаптар бар. «Өфөлэге дэрүл-мөгэллим» ойошманынан да мисэт тэ бар, тик кайны бер өлөшө мисэттең юйылыуы сәбәпле уны тулынынса укыу мөмкин түгел. Ике китапта «Вакыт» гэзите конторанының мисэте куйылған.

Ризаитдин Фәхретдинов 1898—1906 йылдарза «Ғилми эхлэк» тигэн китаптар сериянын сығара. Ул үзе бер нисэ тематик сығарылыштарға бүленә: «Нәсихәттәр», «Ғаилә» һәм «Тәрбиә мәсьәләренә». Был китаптар йәмәғәтселектә, укыу-укытыу даирәнендә киң билдәлелек яулай, шул аркылы күптәре уларзың кабат-кабат бастырылып сығарыла. Мәсәлән, китапхананың кулъязмалар һәм һирәк китаптар фондында нәсихәттәрзең «беренсе» hенән дүртенсе (1904 й.) һәм унынсы (1916 й.) басмалары һаклана. Шунан ғына күреүбезсә лә балалар өсөн нәсихәт ун тапкыр сыккан тип әйтә алабыз.

Энциклопедик форматта язылған «Аçар» йыйынтығына ингән әçәрзәрзең тулы коллекцияһы бүлек фондында урын алған.

Түбэндэ кульязмалар һәм һирәк китаптар бүлегендә һакланған Ризаитдин Фәхретдинов коллекцияһы әçәрзәренең тулы исемлеге килтерелә.

#### 1888

1. Китабул-иғтибар. Асык төрки телендә. – Казан, 1888. - 95 б.

#### 1897

1. «Сәғид». Урынбурғ шәһренә табғы улан «Сәғид» нәнәк джәмиғ үә имамларыны тағриф идән рисәләдер.— Казан: Типография Б.Л. Домбровского, 1897. – 32 б.

#### 1898

1. Рихлэте эл-Мэрджэни. — Казан: Типо-литография наследников М. Чирковой в Казани, 1898. — 30 б.

#### 1899

- 1. Сәлимә, йәки Ғиффәт. Казан: Типография Б.Л. Домбровский, 1899. 80 б
- 2. Тәрбиәле хатун. Хөрмәтле ғалимлар аçарындан жийлды. Һәрбер өйдә, һәрбер хатун ҡулында, бу китабдан бер данәсе булынурға тейешледер. Казан: Типография Б.Л. Домбровского, 1899. 30 б.

#### 1900

1. Көрән вә табагат: Мәмләкәтемездә Көрән-Шәриф басдырмак хосусыдә беркәдәр мәғлүмәтдер. Күбесе Жәмиғ шәрғиә (субраниә)нең архивасындан алынмышдыр. – Казан: Типография торгового дома Братьев Каримовых, 1900. – 44 б.

- 1. Әдәби тәғлим. (Ғилме әхлаҡдән икенсе жөз). Ырымбур Типография М.–Ф. Г. Каримова, 1902. 96 б.
- 2. Тәрбиәле хатун. (Ғилм әхләктән дүртенсе жөзә). Хөрмәтле ғалимлар аçарындан жийлды. (Икенсе табғы). Һәрбер өйдә, һәрбер хатун ҡулында, бу китабдан бер данәсе булынурға тейешледер. Ырымбур: Типография Г. И. Каримова, 1902. 30 б.

- 1. Аçар. Y3 мэмлэкэтемездэ улған Ислам ғалимлэренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Беренсе жөзә. Казан: Типо-Литография императорского университета, 1900. 32 б.
- 2. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Беренсе жилд. Икенсе жөзә. Ырымбур: Типография Г.И. Каримова, 1901. 58 б.
- 3. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Беренсе жилд. Өсөнсө жөзә. Ырымбур: Типография М.–Ф. Г. Каримова, 1903. 70 б.
- 4. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Беренсе жилд. Дүртенсе жөзә. Ырымбур: Типография М.-Ф. Г. Каримова, 1903. 45 б.
- 5. Моталәғә: Идарәи исламиәи Ырынбурғия үзәринә ғалимларымыз тарафындан никах хосусында язылан әфкәрләрең холәсасе джәмиғ иделән рисаләдер. Арбаб иғтибар вә басиртә ғарде итмәк нитилә тәртиб иделде. Икенсе табға. Ырымбур: Типография М-Ф. Каримова, 1903. 92 б.
- 6. Исмәғил сәйәхәте. Бу комиссия, Русиядан (1701) нсе йыл сәфәр идеп, Афғанистан, Һиндостан, Хиджаз, Сүриә, Түркиә, дә узун бер сәйәхәт алмышдыр. Казан: Лито-типография И. Н. Харитонова, 1903. 32 б.
- 7. Әсмә йәки Ғәмәл үә яза. (Һәр хокуки мәхфүздер). Ырымбур: Типо-литография М.-Ф. Г. Каримова, 1903.-130 б.

- 1. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Беренсе жилд. бишенсе жөзә. Ырымбур: Типография М.-Ф.Г. Каримова, 1904. 55 б.
- 2. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәрджемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Беренсе жилд. Алтынсы жөзә. Ырымбур: Типография М.-Ф. Г. Каримова, 1904. 78 б.
- 3. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәрджемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Беренсе жилд. Етенсе жөзә. Ырымбур: Типография М.-Ф. Г. Каримова, 1904. 72 б.
- 4. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәрджемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Беренсе жилд. һигезенсе жөзә. Ырымбур: Типография М.-Ф.Г. Каримова, 1904. 74 б.
- 5. Ғаилә. Йорт үә өй эсендә ғаилә вә жәмәғәтләр врвсында риғиә идергә тиюшле улан, ислам әдәбләрине баян идән кәрәкле бер рисәләдер. «Ғилми әхләк»тән 6 жөзә. 2 басма. Казан: Лито-типография И.Н. Харитонова, 1904. 60 б.
- 6. Мәшһүр хатунлар. Ислам әçәрләрендә үә әһле Ислам арасында мәшһүр улып, ошундак ғилм йәки мал илә кәнде милләтемезә күбме азмы хедмәт күстәрән хатунларың тәржемәи хәлләре бәйән иделән бер китабдыр. Кызым Зәйнәб өсөн яззым. Ырымбур: Типография М.-Ф.Г. Каримова, 1904. 448 б.
- 7. Нәсихәт. Беренсе. Балалар өсөн. (Ғилме әхләктән етенсе жөзә). Дүртенсе табғы. Қазан: Лито-типография И.Н. Харитонова, [1904]. 40 б.

- 8. Сәлимә, йәки Ғиффәт. Икенсе басма. Казан: Лито-типография И.Н.Харитонова, 1904. 48 б.
- 9. Тәрбиәле хатун. (Ғилм әхләктән дүртенсе жөзә). Хөрмәтле ғалимлар аçарындан жийлды. (өсөнсө табғы). Казан: Лито-типография И. Н. Харитонова, 1904. 24 б.

- 1. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Икенсе жилд. Туғызынсы жөзә. Ырымбур: Типография М-Ф. Каримова, 1905. 94 б.
- 2. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш китабдыр. Икенсе жилд. Унынсы жөзә. Ырымбур: Типография М-Ф. Каримова, 1905. 88 б.
- 3. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәрджемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш китабдыр. Икенсе жилд. Унберенсе жөзә. Ырымбур: Типография М-Ф. Каримова, 1905. 80 б.
- 4. Нәсихәт. Икенсе. Ялкыз кыз балалар өсөн «Ғилме әхләк»тән һигезенсе жөзә. Икенсе табғы. Казан: Лито—типография И.Н. Харитонова, 1905. 28 б.
- 5. Тәрбиәле ана (Ғилми әхләктән өсөнсө жөзә). Асык ана телемездә язылмышдыр (Икенсе табғы). Казан: Типография Т-го д. Бр. Каримовых, 1905.-16 б.

#### 1906

1. Русия мосолманларының ихтияжлары вә анлар хакында интикад [Карғалының Хәйрулла хәзрәт Ғосманов илә Ғүмәр хәлфә Дәүләтьяровның мәктүбләренә—сөйәлләренә жауаб уларак каләмә алынмышдыр]. — Ырымбур: Типо-литография М.-Ф. Г. Каримова, [1906]. — 44 б.

2. Мәшһүр ирләр. Беренсе жөзә. Ибн Рөшд. Шәрҡ Рус джәридәсендә тафирҡә суртэндә нәшер оландифа суң, ошбу рәүешдә рисәлә шәклендә табғы улынды. — Казан: Лито-типография И.Н. Харитонова, 1906. — 52 б.

#### 1907

- 1. Аçар: Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Икенсе жилд. Уникенсе жөзә. Ырымбур: Паровая типо-литография «Т-ва Каримов, Хусаинов и  $K^{\circ}$ », 1907. 80 б.
- 2. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Икенсе жилд. Унөсөнсө жөзә. Ырымбур: Паровая типо-литография «Т-ва Каримов, Хусаинов и  $K^{\circ}$ », 1907.-80 б.

- 1. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вәләдәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Икенсе жилд. Ун дүртенсе жөзә. Ырымбур: Паровая типо-литография «Т-ва Каримов, Хусаинов и  $K^{o}$  о», 1908.-80 б.
- 2. Аçар. Мәмләкәтемездә улан Ислам ғалимләренең үә мәшһүр кемсәләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Икенсе жилд. Ун бишенсе жөзә. Ырымбур: Паровая типо–литография «Т-ва Каримов, Хусаинов и К°», 1908. 72 б.
- 3. Мәктәб вә зәкәт; Хазина вә земство ярдамы: Әһле исламдың мәктәпләрене вә дини мәдрәсәләрне ислах итмәк, буның өчен лязим улачак байлыкың мәнбәгъләрене беркадәр тәфтиш итмәк хакында тәртип ителмеш бер

- рисаләдер. Ырымбур: Паровая типо-литография Т-ва Каримов, Хусинов и  $K^{o}$ , [1908]. 64 с.
- 4. Әһле ғиәл. Ҡыҙ балалар вә хатунлар өчүн кәрәк улан әдәбләрне баян әйләмеш бер рисәләдер. «Ғилми әхләҡ»тән 2 жөзә. Ырымбур: Паровая Типо-литография товарищества «Каримов, Хусаинов и  $K^{o}$ », 1908. 28 б.
- 5. Исламлар хакында хөкүмөт тәдбирләре. Икенсе жөзә. Ырымбур: Типо-лит. Т-ва Каримов, Хусаинов и  ${\rm K}^{\rm o}$ , 1908. 56 б.
- б. Мәшһүр ирләр. Икенсе жөзә. «Абу әл-Ғәлә әл-Мәғәрри». Ырымбур: Паровая типо—литография «Т-ва Каримов, Хусаинов и  $K^{\circ}$ », 1908.—72 б.
- 7. Нәсихәт. Икенсе. Ялғыз кыз балалар өсөн. («Ғилме әхләк»тән һигезенсе жөзә). Өсөнсө табғы. Казан: Электро-типография «Миллят», 1908. 32 б.
- $8.\$  Әзәби тәғлим. «Ғилме әхлак»тән дүртенсе жөзә. Икенсе табғы. Казан: Электро-типография «Шараф»,  $1908.-100\$ б.

- 1. Ғаилә. Йорт үә өй эсендә ғаилә вә жәмәғәтләр арасында риғиә идергә тиюшле улан, ислам әдәбләрине баян идән кәрәкле бер рисәләдер. «Ғилми әхләк»тән 6 жөзә. 3 баçма. Казан: Электро-типография Миллят, 1909. 68 б.
- 2. Ғакидә. Қызым Зәйнәб өсөн яззым. (Икенсе табғы). Ырымбур: Паровая типо-литография Т-ва «Каримов, Хусаинов и К $^{\rm o}$ », 1909. 16 б.
- 3. Нәсихәт. Өсөнсө. Олуғлар үә бөйөкләр өсөн. (Ғилме әхләктән туғызынсы жөзә). Өсөнсө табғы. Казан: Электро-типография «Миллят», 1909. 40 б.
- 4. Шәкертлек әзәбе: Ғилем тәһсил иткән заманда шәкердләр өчен кәрәк улған нәрсәләр (әдәбләр) баян иделмешдер. «Ғилме әхлак»тән 5 жөзә. Алтынсы табғы. Казан: Электро-типография «Миллят», 1909. 48 б.

- 5. Тәрбиәле бала. (Ғилми әхләктән беренсе жөзә). Ибтидаи мәктәбләремездә беренсе синыф шәкердләре укыр өсөн, асык ана телемездә язылмышдыр. Етенсе мәртәбә басылыуы. Казан: Электро-типография «Миллят», 1909. 16 б.
- 6. Тәрбиәле хатун. (Ғилми әхләҡтән дүртенсе жөзә). Хөрмәтле ғалимлар аçарындан жийылды. (Дүртенсе табғы). Ырымбур: Типо-лит. Т-ва Каримов, Хусаинов и  $K^{\circ}$ , 1909. 24 б.
- 7. Мөхэммэд салуллаһи ғәләйһи үә сәләм. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1909. 64 б.
- 8. Мәшһүр ирләрдән өсөнсө жөзә. «Имам Ғазали». Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1909. 96 б.

- 1. Ғилми хәдиçдән: Китаб ситтә үә мөәллифләре. (Сәхих Бухари, Сәхих Мөслим, Сунан абу Дауыд, Джәмғи Тирмизи, Сунан Насаи, Сунан ибн Мәджә, Муатта Малик). Хәдиç үә сөннәт ғалимләре кашында мәғруф улан китаб ситтә үә шәрехләре, мөәллифләренең тәржемәи хәлләре, хәдиç ғилме хакында бәғзе бер кәрәкле файдаларны мөштәмил рисәләдер. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1910. 136 б.
- 2. Рэхмэте илаһия мәсьәләсе. «Хади әл-әрвах» китабындан иктибас ядланыб язылмышдыр. (Икенсе табғы). Ырымбур: Типография газ. «Вакыт», 1910. 16 б.
- 3. Тәүәрих аль-халифә. Ханкәрмән мөғәлимләрендән Ғосман бин Хисамитдин әсередер. Казан: Электротипография Т.Д. «Бр. Каримовы», 1910. 66 б.
- 4. «Шура»ның «Тел ярышы». Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1910, 196 б.
- 5. Әһле-'әйел. Ҡыҙ балалар үә хатунлар өсөн кәрәк улан әдәбләрне баян әйләмеш бер рисәләдер. «Ғилми әхләҡ»тән икенсе жөзә. (Икенсе табғы). Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1910. 28 б.

- 1. Джәүамиғу-л кәләм. Ырымбур: Электро-паровая лито-типография товарищества «Каримов, Хусинов и Ко», 1911.-32 б.
- 2. Джәүамиғу-л кәләм. Казан: Тип. В.Е. Казакова, 1911. 32 б.
- 3. Рэхмэте илаһия мэсьэлэсе. «Хади эл-эрвах» китабындан иктибас ядланыб язылмышдыр. (3 басма). Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1911. 16 б.
- 4. Ғакидә. Өсөнсө табғы. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1911. 16 б.
- 5. Ғаилә. Йорт үә өй эсендә ғаилә вә жәмәғәтләр арасында риғиә идергә тиюшле улан, ислам әдәбләрине баян идән кәрәкле бер рисәләдер. «Ғилми әхләк»тән 6 жөзә. 3 баçма. Казан: Электро-типография «Миллят», 1909. 68 б.
- 6. Ибне Тәймия. (Вәләдәте 661 йыл 10 рабиғил әүәл вафаты 728 йыл 20 Зөлкәғидәдә). Мәшһүр ирләр мәжмуғәсендән бишенсе жөзә. Ырымбур: «Вакыт» матбагасы, 1911.–148 б.
- 7. Әхмәд бай (1837-1906). Русия мосолманлары файдасы өсөн ярым миллион сум микдарында вакф калдырмыш мәшһүр сәүдәгәр Әхмәд бай хакында язылмыш бер әçәрдер. Икенсе табғы. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1911. 56 б.
- 8. Гибадэте нисуан. Язу тануған йәш кыз балалар укыр өсөн. Беренсе китап. Ырымбур: Электро-паровая лито-типография товарищества «Каримов, Хусаинов и Ко», [1911или1912]. 16 б.

- 1. Шәкертлек әзәбе: Ғилм тәхсил иткән заманда шәкердләр өсөн кәрәк улған әдәбләр баян иделмеш рисәләдер. Һигезенсе табғы. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1912. 40 б.
- 2. Кыз балалар өсөн нэсихэт. Икенсе. (Алтынсы табғы). Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1912. 32 б.

- 3. Нэсихэт. Өсөнсө. Олуғлар өсөн. Бишенсе табғы. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1912. 42 б.
- 4. Тәрбиәле бала. (Ғилми әхләктән беренсе жөзә). Ибтидаи мәктәбләрнең беренсе синыф шәкердләре өсөн. Туғызынсы мәртәбә басылды. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1912. 16 б.
- 5. Тәрбиәле бала. Ибтидаи мәктәбләрнең беренсе синыф шәкердләре өсөн. Һигезенсе мәртәбә басылды. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1912. 16 б.
- 6. Мөхэммэд салуллаһи ғәләйһи үә сәләм. Икенсе табғы. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1912. 64 б.
- 7. Ибн Ғәрәби. (Вәләдәте 560-1165дә вафаты 638-1240дә). Мәшһүр ирләр мәжмуғәсендән дүртенсе жөзә. Ырымбур: «Вакыт» матбагасы, 1912. 146 б.

1. Әхмәд Мидхәт әфәнде. (Вәләдәте 1844 - вафаты 1912) Мәшһүр ирләр мәбүғәсендән алтынсы жөзә. – Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1913. – 144 б.

#### 1914

1. Дини вә ижтимағи мәсьәләләр. – Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1914. – 208 б.

#### 1916

- 1. Нәсихәт. Беренсе. Балалар өсөн. Унынсы табғы. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1916. 36 б.
- 2. Нәсихәт. Икенсе. Қыз балалар өсөн. Һигезенсе табғы. Ырымбур: Типография газ. «Вакт», 1916. 32 б.

#### 1917

1. Мәнасибе диния. «Альгаср Альджадид» жүнәлендә нәшер иделдеки суң айырым рисәлә сүрәтендә басылды. — Ырымбур: Электро-паровая лито-типография товарищества « Каримов, Хусаинов и  $K^{\circ}$ », [1917]. — 70 б.

\*йыйынтыктың кушымтаһында мәкәләгә иллюстрациялар бирелә

# КНИЖНАЯ КУЛЬТУРА МИШАРЕЙ НИЖЕГОРОДСКОЙ ОБЛАСТИ (ПО МАТЕРИАЛАМ ПОЛЕВЫХ ВЫЕЗДОВ 2022-2023 ГГ.)

Матросов В.А., старший преподаватель Школы востоковедения Высшей школы экономики, г. Москва

Аннотация: В рамках данного доклада приводятся предварительные итоги четырёх полевых выездов, осуществлённых небольшими группами преподавателей и студентов московских ВУЗов, на юго-восток Нижегородской области. Последний из выездов, направленный на оцифровку и попытку первичной классификации двух сельских архивов, позволил получить представление о том, что читали, покупали, привозили мишари на рубеже XIX-XX вв. (а также на протяжении XX в.).

Представлены первые попытки собственно и классификации архива. Несмотря на большой объём (порядка 5.5 странии оцифрованного некоторые выводы относительно основных жанров, направлений книжной культуры можно сделать уже сейчас. Намечены перспективы дальнейшей работы с этим регионом, незаслуженно забытым многими исследователями, однако представляющим очевидный интерес для всех. кто занимается вопросами развития культуры народов Поволжья, и в частности, поволжского ислама.

**Ключевые слова:** археография, этнография, полевые исследования, татары-мишари, Нижегородская область

Район компактного расселения татар-мишарей Нижегородской области зачастую юго-востоке на незаслуженно оказывается вне фокуса внимания исследователей, занимающихся Поволжским регионом. На фоне Татарстана или даже Касимовского района Рязанской области мишари Нижегородчины традиционно остаются в тени, несмотря на довольно серьёзный вклад, который они сделали в общее развитие поволжской культуры – от деятельности Хусаина Фаизханова и до творчества Рашита Вагапова. Широкий пласт весьма примечательной литературы, написанной местными краеведами, к сожалению, доступен исследователям лишь в малой доле.

В период с августа 2022 г. по ноябрь 2023 г. состоялось четыре небольших полевых вылазки (каждая в пределах 3-7 дней), организованных сотрудниками и студентами НИУ ВШЭ, ГАУГН и РГГУ – арабистами и тюркологами. В общей сложности, в ходе этих вылазок нам удалось посетить 18 сёл и 9 мест, имеющих сакральное значение – два священных дерева (вяз Кургонсат между с. Шубино и с. Кочко-Пожарки, священная берёза на кладбище д. Красный Яр), два родника (Керемет в Кочко-Пожарках и родник под с. Чембилей), дом святого Садыка-абзи в д. Овечий Овраг, (предположительное) место захоронения павших в битве на реке Пьяне под кладбище шахидов Пошатово между и Семёновкой, хранилище уникальных по своему значению книг в с. Ключищи и валун Тараташ под Актуково.

В ходе осуществления вылазок постепенно сместились акценты внимания экспедиционных групп. Выяснилось, что в последние годы прежние сакральные места постепенно теряют свою центральную функцию. Тропа к Тараташу, ещё видная летом 2022 г., летом 2023 г. была обнаружена практически заросшей, священная берёза

в Красном Яре – срубленной местными жителями. Опросы показали, что население Кочко-Пожарок не придаёт особого значения воде родника Керемет, а о «страшном дереве», вязе Кургонсат, имеет крайне приблизительное представление.

Среди причин подобного отхода от традиционных практик и убеждений можно смело назвать постепенное вытеснение форм «народного ислама» исламом более конвенциональны. В рамках этого процесса, по мере утраты значения прежними сакральными объектами, начало расти значение других элементов локальной культуры, и в первую очередь — архивов рукописных и старопечатных материалов, имеющихся во многих сёлах. В ходе полевых вылазок было зафиксировано по меньшей мере шесть подобных архивов; более-менее подробное знакомство участникам удалось произвести с четырьмя, два из них — частично оцифровать и начать описывать.

В этой связи было бы интересно поделиться предварительными выводами, сделанными в ходе начальных работ над упомянутыми архивами. В первую очередь, эти выводы будут касаться принципа, по которому архивы возникают, накапливаются, растут, во вторую — непосредственно их состава с точки зрения основных жанров и направлений, составлявших, по всей видимости, основу книжной культуры мишарей до революции.

Что касается первого вопроса, в формировании архива участвуют обычно все жители села, однако центральную осмысленную роль играет или имам, или наиболее авторитетный член общины — бабай, или, как, например, в с. Ендовищи, бабушка-апа. Жители села, обнаруживая в своём доме старые книги, относят их в мечеть или к местному бабаю, не представляя, что с ними можно делать. По мере накопления пачек бумаги, свёртков, пакетов формируется костяк архива.

Интересно, что имамы местных мечетей отдают себе отчёт в значимости старых книг, однако редко предпринимают усилия по их сохранению или, по крайней мере, улучшению условий хранения. Один из молодых хазратов рассказал в ходе личной беседы, что проходил практику в Булгаре, и там он проникся идеей сохранения старого наследия, в первую очередь — книжного. Тем не менее, материалы его коллекции хранятся в довольно плачевных условиях. Примечательно, что за полгода до этой беседы тот же имам предполагал, что единственный возможный выход — уничтожение книг путём сожжения (дозволенный шариатом способ уничтожения Корана). Взгляды местного молодого духовенства меняются, однако практические подходы и действия пока что отстают от этих изменений и требуют активной работы с духовенством.

Важным фактором в рамках подобной работы может стать недоверие со стороны ряда местных жителей к любым внешним исследователям. Если верить рассказам очевидцев, в 1970-80-е гг. по сёлам юго-востока Нижегородской области прошла волна археографических экспедиций, в основном из Казани и Москвы. Исследователи вывозили книжные коллекции с собой под предлогом исследования и дальнейшего возвращения в «родные» сёла, однако ни результатов их исследований, ни своего рукописного и старопечатного наследия местные жители после этого так и не увидели. Этим обусловлена настороженность, а в редких случаях — и неприязнь к проявлению интереса к книжным архивам со стороны представителей московских ВУЗов.

Это же устанавливает и некоторые рамки дальнейшей работы, в том числе, требует соблюдать полный отказ от попыток релокации архивов и коллекций, во избежание дальнейших конфликтов с местным населением. Условия хранения коллекций, их оцифровку и сортировку необходимо осуществлять «на месте».

Вопрос базовой типологии содержащихся в архивах произведений и основных их жанров оказался ещё интереснее. После первых двух полевых и первичного поверхностного знакомства с рядом архивов участниками была выдвинута гипотеза о том, что костяк местных коллекций составляют (в порядке убывания популярности степени частотности – И, возможно, и распространённости в прежние времена):

- 1. Священный Коран или его фрагменты (от многих Коранов до нас дошло по одному-два листа или груда обрывков);
- 2. Трактат «ат-Тарика ал-Мухаммадийа» об основах исламского вероучения, в принципе крайне популярный во всём Поволжье;
- 3. Труды по ханафитскому фикху, в первую очередь касающиеся социальных сфер (брак, развод, похороны), практик поклонения и некоторых базовых этических вопросов;
- 4. Сочинения по арабской грамматике «ал-Кафийа», «ал-Алфийа», «Ми'ат 'ауамил», также распространённые в регионе. К этой же категории относятся более редкие, но более красочные пособия по арабской фонетике. Пожалуй, сюда же можно отнести и более поздние учебники арабского и татарского, словари, простые разговорники.
- 5. Книги исторического характера, в основном, посвящённые истории тиюркских народов в целом.
- 6. Материалы, связанные с генеалогиями, родословными, шеджере. В большинстве своём, имеют рукописный характер, не связаны с систематической печатью, многие оказываются вложены в другие книги.
- 7. Сочинения по различным областям науки. Арабоязычные и тюркоязычные учебники и пособия по физике, химии, кулинарии и т.д.

8. Рукописные материалы самого разного свойства, в большинстве своём — записи имамов о делах прихода (суммы пожертвований, списки посещавших кружок по чтению Корана или какой-нибудь мавлид), а также личная переписка.

Подобным образом представлялась мишарская книжная культура в целом. Однако небольшая вылазка, совершённая в ноябре 2023 г. в сёла Анда и Сафажай (Красная горка) с целью оцифровки, каталогизации и описи архивов, показала несколько иной расклад.

Подборка населённых пунктов осуществлялась в соответствии с доступностью архивов: в обоих сёлах в качестве основного информанта и проводника в мир рукописно-старопечатного наследия выступали местные имамы. Также учитывалось, что исторически оба села были весьма крупными: в Анде и сейчас впечатляют два кладбища на разных концах населённого пункта, а что касается Сафажая, то мы располагаем сведениями от местных жителей, согласно которым в селе до революции проживало порядка 6,5 тысяч человек, было 9 мечетей. При этом, Сафажай — единственный населённый пункт юго-востока Нижегородской области, в отношении которого указывается, что это суфийское село. Местные жители и не отрицают подобную оценку со стороны соселей.

В результате вылазки удалось оцифровать порядка 5,5 тыс. страниц рукописного и старопечатного текста. Работа над сортировкой и классификацией материала постепенно идёт; всего оцифрованный массив старопечатных изданий будет насчитывать несколько десятков единиц, рукописных — возможно, около сотни или более. В с. Анда удалось оцифровать около 4/5 архива, в Сафажае — 2/3 архива 5-й мечети. Поскольку есть сведения о наличии архивов в двух других мечетях села, представляется, что работа в Сафажае только началась.

И несмотря на то, что впереди ещё титанический труд по разбору, классификации и идентификации текстов, можно сразу сделать предварительный вывод: наша изначальная гипотеза касательно приоритетов мишарской книжной культуры и приведённая выше классификация источников по их частотности и культурной значимости оказались неверны.

В первую очередь, стоит отметить, что при тщательном обзоре материалов, в глаза бросается невысокая численность изданий Корана. В целом или обрывочном (иногда — по 1-2 листа) виде в Анде и в 5-й мечети Сафажая имеется лишь по 10-15 единиц хранения, непосредственно представляющих собой Священное Писание.

В то же время, на первый план вышла категория источников, пропущенная при первых поверхностных знакомствах с архивами мишарских сёл: переводная литература, Коран с параллельным переводом и толкованием на тюрки (по принципу, когда перевод и объяснение даются слово за словом, а не айат за айатом), а также чисто тюркоязычные тафсиры, в которых толкование даётся не пословно, а по айатам.

Даже в чуть большем объёме встречаются сочинения — примерно на две трети на тюрки или старотатарском, на треть на арабском, — связанные с пояснениями основ веры. Невозможно провести чёткую грань между догматикой (усул ад-дин), ритуальной составляющей ('ибадат), прикладным правом (усул ал-фикх), они по сути формируют единый мощнейший пласт литературы, которой зачитывались обитатели мишарских сёл в период перед революцией. Обилие подобной литературы, в основном относящейся к одному периоду, позволяет предположить, что книги такого характера имелись не только в мечетях, но и в грамотных семьях.

Второй по важности пласт обнаруженной и идентифицированной литературы составляют всевозможные богословско-философские и этические сочинения — записи маджлисов, проходивших в Египте (там же опубликованных и оттуда же привезённых), довольно обширная подборка чистой этических наставлений (ал-ахлак), довольно прочно связанных по структуре и содержанию с фикхом и литературой, посвящённой бытовому поведению и мышлению мусульманина. Описи маджлисов в большей степени характерны для Анды, причём их несомненно суфийские практики ранее были распространены шире, чем сейчас, и не ограничивались Сафажаем. Этика в чистом виде попадается и там, и там в равной степени; то же касается и языка. Если описи маджлисов напечатаны в Египте и целиком арабоязычны, то этические сочинения встречаются на обоих языках, чаще — на тюрки. В Сафажае можно встретить и сочинения, касающиеся как этики, так и этикета совершенно светского характера (адаб), в формате учебных пособий на тюрки.

и целиком арабоязычны, то этические сочинения встречаются на обоих языках, чаще — на тюрки. В Сафажае можно встретить и сочинения, касающиеся как этики, так и этикета совершенно светского характера (адаб), в формате учебных пособий на тюрки.

Третий пласт формируют уже упомянутые экземпляры Коранов и двуязычные сочинения — переводы и тафсиры. К этой категории можно было бы отнести и уникальный для этих краёв текст Псалтири на арабском языке, обнаруженный в Сафажае. Псалтирь находится в довольно сносном состоянии, хотя страницы совершенно перемешаны, как будто листы тасовали наподобие колоды карт. Пометок, позволяющих пролить свет на причину заинтересованности в псалмах обитателей Сафажая, пока не обнаружено. Кроме того, стоит отметить и небольшой, но важный блок хадисов — на арабском или на тюрки, иногда на обоих языках сразу. Хадисы могут представлять собой и отдельные сборники, и своеобразные приложения и дополнения к литературе из первых двух пластов — к фикху, догматике, этике.

Четвёртый пласт — материалы, связанные с языком. В принципе, их состав (в большей степени, средневековые сочинения, в несколько меньшей — современные пособия) целиком соответствует первоначальному представлению, описанному выше. Примечательно, что ни в Анде, ни в Сафажае практически (исключение — рукописные материалы, о чём ниже) не были обнаружены пособия по фонетике, в том числе по таджвиду, который безусловно должен был составлять важную отрасль знаний.

Пятый – сочинения исторического характера. Важно отметить, что предварительные представления о том, что история тюркских народов составляет костяк этого пласта, не оправдались. Второй важной темой сквозит история исламской общины, довольно подробные сочинения затрагивают правление первых четырёх халифов, чуть более беглые – историю халифата в целом. Очевидно, в среде татар-мишарей существовал интерес к ранним стадиям становления исламской уммы и к чертам тех деятелей, имена которых упоминались в хадисах и на хутбах.

Шестой по количеству и значению пласт (в основном, представленный в Сафажае) оказался весьма неожиданным: была выявлена художественная литература, а также учебники по истории литературы, арабской и русской, на тюрки. С этим пластом предстоит разбираться: для понимания книжной культуры мишарей он, пожалуй, представляет наибольший интерес, и богатая картина — от «Демона» Лермонтова до сочинений турецких суфражисток — встанет тогда перед глазами в полный рост.

картина — от «Демона» Лермонтова до сочинений турецких суфражисток — встанет тогда перед глазами в полный рост.

Седьмой и последний крупный единый пласт — литература специального типа, связанная с теми или иными узкими областями, — также оказался не совсем ожидаемым. Чего стоил один только не идентифицированный пока что арабский томик 1960-х гг., без первых десятков страниц, о политическом устройстве мира! Эффективность ООН,

будущее социалистических режимов, характеристики западного строя и мира беспокоили кого-то из обитателей Сафажая настолько, что во второй половине XX в. они добыли эту книжицу на чистом арабском языке и весьма усердно её читали: на страницах видны следы пальцев, пятна от чая или кофе.

Наконец, стоит чуть подробнее сказать о рукописном наследии двух сёл. И если в том, что касалось старопечатных изданий, разница между архивами Анды и Сафажая была невелика, то в листах, исписанных самыми разными почерками, наблюдается очевидная несхожесть.

Рукописные коллекции из Анды почти полностью представлены частной перепиской — между близкими родственниками, друзьями, между имамами и их прихожанами. Также представлен, конечно, и пласт приходских рукописных документов, реже — документов личного характера (справки и выписки). Словом, рукописная коллекция Анды соответствовала изначальным ожиданиям.

Сафажая, насчитывающие Однако архивы 635 страниц текста и более 300 единиц хранения, более чем состоят из текстов культового характера. на Переписанные от руки суры и хадисы, фрагменты тафсиров и сочинений по фикху, в основном выполнены очень аккуратно. Гораздо более «черновой» вид имеют хутбы по случаю никяха и похорон, для благополучия новорождённого и для вызывания дождя в период засухи. Очевидно, эти тексты, которые вплоть до 1970-х гг. записывали на татарском языке арабицей, перемежая вставками, арабоязычными же духовенством в качестве шпаргалок. Многие выполнены одной рукой, рукой некоего С. Сабитова (вероятно, местный имам, о личности которого необходимо будет расспросить жителей Сафажая в следующий заезд), или адресованы С. Сабитову.

Упорство в использовании арабицы в период, когда весь татарский мир был переведён на кириллицу, готовность тратить недели на переписывание и сохранение тем самым текстов, которые, возможно, не все дошли до нас в печатном виде, заставляют относиться к рукописному архиву Сафажая с особым уважением. Они же требуют и дальнейшей работы, чтобы узнать, кто были те люди, которые на протяжении советской эпохи старались поддержать арабографичную и арабоязычную культуру среди села. Как связаны между собой элементы наследия религиозного с широким спектром других произведения – с турецкими суфражистками или политологическим учебником.

\*\*\*

Словом, знакомство с двумя лишь архивами юговостока Нижегородской области позволяет судить о том, что впереди — огромный объём работ. По мере того, как уходят в прошлое сакральные объекты, связанные с природными явлениями, и растёт значимость книг, необходимо классифицировать и разбирать эти архивы, помогать жителям мишарских сёл возрождать историческую память и историческую гордость.

В этом может быть залог сохранения и дальнейшего развития целой небольшой самобытной культуры и предмет интереса ряда учёных, неравнодушных к истории и современному развитию народов Поволжья.

#### УДК 821.512.141.09

## СУФИЙСКОЕ ИДЕЙНО-ЭСТЕТИЧЕСКОЕ СОДЕРЖАНИЕ ПРОИЗВЕДЕНИЯ САЙФА САРАИ «ГУЛИСТАН БИТ-ТЮРКИ»

Мурзагулова З.Г., кандидат филологических наук, научный сотрудник отдела рукописей и редких изданий Национальной библиотеки им.А.-З. Валиди, г.Уфа, Республика Башкортостан

Тюркский поэт С. Сараи глубоко суфийскую философию и литературу. Он в своем произведении «Цветущий сад тюркски» посредством поэтических образов сумел передать сложные научно-теоретические мысли, практический опыт суфиев. изображает психологические тонкие процессы, происходящие в душе и разуме духовных искателей, облик анализирует нравственный вступивших на путь духовного поиска дервишей, их человеческую природу, образ важных факторов, жизни как оказывающих влияние на достижение umuбожественного совершенства.

**Ключевые слова:** тюркская литература, суфизм, психологизм, поэзия, нравственность, духовность, совершенство, эмоция

Перевод Сайфом Сараи знаменитого произведения персидского поэта-суфия Саади Ширази «Гулистан» (1258 г., «Страна цветов», перс. ناتساک от слова «гуль», перс. الله от слова «гуль», перс. اله от слова «гуль», перс. От слова «гуль»

тариката Накшбандийа, учился в медресе г. Багдад -Низамийа, долгую часть жизни провел в скитаниях, путешествовал по разным странам. Книгу «Гулистан» он создает, основываясь на собственном жизненном опыте. Структура данного язык труда, состоящего хикаятов<sup>1</sup>, достаточно занимательных просты. Но приведенный здесь художественный материал носит многоуровневый характер и состоит из нескольких пластов: его внешний пласт адресован образованному человеку и напоминает сборник нравственно-этических канонов, а тонкие внутренние пласты выполняют функцию практического руководства для представителей суфийских направлений.

Содержание ЭТОГО сложного, разнопланового персидского произведения С. Сараи сумел передать переводе поэтическим языком. Одни заметят, толкованиях хикаятов-хикметов<sup>2</sup> поднимаются проблемы, другие – морально-этические, социальные третьи же найдут в них сведения о безграничных человеческой психики, возможностях явлениях метафизики.

В хикаятах первой главы дастана отражается жизнь как правителя, так и народа, как правителя, так и государства, раскрывается влияние личностных качеств правителя на судьбу страны и народа в целом. В следующих строках, например, говорится о том, к каким печальным последствиям может привести скверный характер султана:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Хикаят (хикэйэт) – литературный жанр. Прозаическое или поэтическое произведение, в основе которого лежит легенда или исторический факт. Возник и бытует в литературах народов Востока, в т.ч. в башкирской литературе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Хикмет (от араб.) – жанр восточной литературы, небольшое по объему, преимущественно поэтическое произведение, содержащее философскую или житейскую мудрость, поучительный вывод.

Золм кылса мәлик рәгыйәткә, Ля жәрм, мәмләкәт хәраб булыр  $^1$ .

(Если правитель совершит зло по отношению к народу,это приведет государство к уничтожению)<sup>2</sup>.

В хикаятах и изречениях мудрости также нашли отражение отношения везиров с султанами, общение правителей с образованными людьми, их наставления беднякам. Эти удивительные, поучительные, небольшие по объему произведения имеют большое значение в качестве сборника полезных, жизненных советов, адресованных правителям. В то же время, наряду с изображением жизни маликов, автор ведет философские рассуждения о таких тонких психологических проявлениях личности простого человека, как нафс и духовность. С. Сараи подвергает критике те отрицательные качества, которые ограничивают духовное развитие людей: тщеславие, надменность, распущенность, коварство, скупость, завистливость, корыстолюбие.

В дастане «Гулистан бит-тюрки» главы по своему внутреннему смыслу структурированы в соответствии с различными ступенями суфийского пути (шариат, тарикат, магьрифат, хакикат). По сути, первая глава — это художественное воплощение одной из ступеней суфийской пути — этапа нравственного очищения. В творчестве поэтов-суфиев понятие «сердце» применяется очень часто (Саади, Рудаки, Омар Хайям, Авиценна и др.). На языке суфиев понятие сердце воспринимается как одухотворенное сердце, которое все время вращается между тонким влиянием духа и грубым воздействием

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сәйф Сараи. Гөлестан. Лирика. Дастан / Әсәрләрне басмага әзерләүче Миңнегулов Х.Й. – Казан: Татарстан китап нәшрияте, 1999. –Б.93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь и далее перевод З.Г. Мурзагуловой.

нафса. Это состояние-явление нашло подробное освещение в трудах авторитетного знатока суфизма Нурбахши <sup>1</sup>.

Во второй главе дастана, посвященной изображению жизни бедняков, сложные психологические переживания объясняются через деяния суфиев. В ней повествуется о сущности и особенностях ступени суфизма — тарикате. В глубокомысленных хикаятах, поэтических текстах анализируется конфликт между человеческой природой и нравственным обликом дервишей, вставших на путь духовного поиска, а также их ошибки и достижения. Через образные сравнения писатель мастерски разоблачает несоответствие внутренней сущности некоторых суфиев их делам:

Киеб хирка, йөрер заһид, азыб йул, Ишәккә кидереб Кәгъбә тунын ул $^2$ .

(Надев хирку (халат дервиша), верующий с нечестными помыслами, подобен ослу в шубе Каабы).

Автор анализирует человеческую природу, образ жизни, нравственный облик вступивших на путь духовного поиска дервишей как важные факторы, оказывающие влияние на достижение ими божественного совершенства. В этой же главе говорится о сути многочисленных состояний, встречающихся на священном пути суфиев. Есть такие хикаяты, в которых образно отражаются психические состоянияявления под названиями тауба, вара, зухд, факр, сабр, таваккул. Последнее состояние, самое совершенное из них, называется риза (согласен) или кэнэгэт (доволен).

 $<sup>^{1}</sup>$  Нурбахши Джавад. Психология суфизма. — М.: Амрита-Русь, 2004. — С.158.

 $<sup>^2</sup>$  Сәйф Сараи. Гөлестан. Лирика. Дастан / Әсәрләрне басмага әзерләүче Миңнегулов Х.Й. Казан: Татарстан китап нәшрияте, 1999. –Б.93.

В дастане С. Сараи изображению данного состояния посвящена вся третья глава. Состояние довольствования достигается на самой высокой ступени суфизма. По мнению автора, довольствование — это «великие врата истины и это рай на земле»:

Эй, канагать, мәне баеткыл кем, Сәндән олы жәһанда нигъмәт йук <sup>1</sup>. (Эй, довольство, что сделало меня богатым, Во всей Вселенной нет сокровища ценней тебя).

состоянии довольствования суфий терпеливо, со смиренностью принимает и радости, и страдания как проявление Божьей воли. Причины многочисленных проявлений безнравственности, преступности связываются с низменными человеческими желаниями, с неумением людей довольствоваться малым. В хикаяте об одном бедняке, неожиданно ставшем богатым, герою не удается справиться со столь быстро обретенными материальными благами и он, встав на преступный путь, попадает в тюрьму. В произведении отмечается, как важно добывать пропитание средства собственным на трудом, подчеркивается значимость труда и работы в жизни человека:

Нәр бер ир бер эш өчендер, һәр бер эш бер ир өчен, Мәслихәт ул: үз эшене эшләгәй һәр зуфөнүн <sup>2</sup>. (Каждый мужчина рожден для определенного труда (промысла), каждая работа предназначена мужчине. Закономерно это: каждый человек должен заниматься делом по душе).

<sup>2</sup> Там же. С.143.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сәйф Сараи. Гөлестан. Лирика. Дастан / Әсәрләрне басмага әзерләүче Миңнегулов Х.Й. Казан: Татарстан китап нәшрияте, 1999. –Б.127.

произведении писатель определяет как средство воспитания человека; в целом любовь к труду важный фактор на пути оценивается как духовного развития. В пятой главе («Образ джигита в состоянии влюбленности») описывается самый высокий уровень суфийского ПУТИ - состояние восшествия на ступень истины. Достигшие истины суфии возвышаются до понимания истинной сути бытия, поэтому-то в этом плане они называют себя «ахл-ак-хакика» («истинные люди бытия») <sup>1</sup>. На ступени истины суфий видит божественную действительность такой, какая она есть, образно говоря, «смотрит на самого Аллаха глазами Аллаха». В этом мистическом состоянии он чувствует себя подобно лишенному дара речи, влюбленному джигиту:

Качан күңлеңдә кылса гыйшк мәскән, Әлифдән « би» вә « ти» не белмәгәйсән <sup>2</sup>. (Когда в твоей душе любовь найдет причал, Ни «би», ни «ти» из Алифбы уже не вспомнишь ты (т.е. «если до этого ты знал Коран наизусть, то в состоянии влюбленности не сможешь произнести ни «би», ни «ти»»).

Тонкие состояния разума и духа, свойственные им в данный момент, автор раскрывает в нескольких строках:

Күреп ул ай бикин йөзне, сәңа булыб мән кол, Йәнә оноттым үземне булып сиңә мәшгуль <sup>3</sup>. (Увидев лик, луне подобный, я стал твоим рабом, и вновь забыл я о себе, тобою поглошенный).

 $<sup>^1</sup>$  Али-заде А.А. Тасаввуф // Исламский энциклопедический словарь. – М.: Ансар, 2007. – 400 с.; Абу аль-Газали Абу Хамид. Исследования сокровенных тайн сердца. М.: Ансар, 2008. – 472 с.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сәйф Сараи. Гөлестан. Лирика. Дастан / Әсәрләрне басмага әзерләүче Миңнегулов Х.Й. – Казан: Татарстан китап нәшрияте, 1999. – С.165. 
<sup>3</sup> Там же. С.165.

Как поясняют теологи исламской религии, на этом высоком духовном уровне искатель забывает о себе, он ощущает себя целиком растворенным во Вселенной (в Аллахе), для него не остается понятия «я» <sup>1</sup>, поэтому иногда данное состояние изображают, сравнивая его с другим видом смерти.

Через произведение С. Сараи «Гулистан бит-тюрки» от начала до конца проходят красной нитью несколько мыслей. Во-первых, путь духовного развития каждый проходит по-своему, стезя духовного поиска, переживания человека своеобразны, индивидуальны. каждого вторых, основная цель нравственного поиска – любовь. Человек после длительной, упорной работы над собой достигает уровня высокой нравственности – состояния всеобъемлющей любви; именно она и стремление бескорыстно служить человечеству становятся основным смыслом его жизни. В седьмой и восьмой главах дастана речь ведется об интеллектуальных возможностях человека. Проблема интеллекта освещается исходя из разных аспектов. Здесь классифицируются все те: кого природа не наделила умом, кому он дан от природы и кто при помощи своей старательности развил свой природный ум до уровня высокой интеллектуальности. Например:

Бер этне йиде тиңиздә йуса, Чөн булды уш, пәлидрәк торыр. Гыйса ишәген Хижазә илтеб килтерсә, Йәнә һаман ишәк торыр <sup>2</sup>. (Если даже в семи морях собаку искупаешь, все равно ее не очистишь.

 $<sup>^1</sup>$  Абу аль-Газали Абу Хамид. Исследования сокровенных тайн сердца. М.: Ансар, 2008.-472 с.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сәйф Сараи. Гөлестан. Лирика. Дастан / Әсәрләрне басмага әзерләүче Миңнегулов Х.Й. Казан: Татарстан китап нәшрияте, 1999. –Б.195.

Если приведешь осла Гайсы на Хадж, все равно ослом так и останется).

Даим зәр вә сим таш эчендә мәүжүд, Ләкин каму таш эчендә йуктыр зәр-ү сим <sup>1</sup>. (Золото и серебро всегда образуются внутри камней, однако не в любых камнях есть золото и серебро).

Произведение «Гулистан бит-тюрки» пронизано глубоким психологизмом. Здесь каждый религиозномистический термин отражает сложное психическое и эмоциональное состояние человека. Например, в понятия «бренность» и «вечность» вложена своеобразная картина психико-интеллектуального конкретного цельного состояния-явления человека. В воплощении образов можно наблюдать различные оттенки богатого душевного мира индивида – в состоянии восхищения, удивления, сомнения, гнева, страха, равнодушия, агрессии др. Писатели-суфии имели обыкновение отражать в своих произведениях психико-эмоциональные состояния людей посредством использования различных цветов. Основу данной теории суфизма заложил известный в Средней Азии и Египте суфий Нажмиддин Кубро <sup>2</sup>. В его теоретико-практической школе каждому этапу духовного развития человека соответствует свой цвет, например, белый – ислам, желтый – совесть, зеленый – цвет абсолютной веры. Цвета - это картина видения мюридом мира в определенные моменты его духовного развития. Согласно данной философии, сложилась традиция передавать различные уровни духовности через образ цветочного сада, состоящего из белых, желтых, красных, голубых цветов. В произведении Сайфа Сараи это звучит следующим образом:

 $<sup>^1</sup>$  Сәйф Сараи. Гөлестан. Лирика. Дастан / Әсәрләрне басмага әзерләүче Миңнегулов Х.Й. – Казан: Татарстан китап нәшрияте, 1999. –Б. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Нурбахши Джавад. Психология суфизма. – М.: Амрита-Русь, 2004. – C.157.

Йәнә килде йаңы әшжар хилгать, Бизәнеб баг-у бостан тотты зиннәт. Ботаклар алды бостандан йәнә баж, Чичэклэрдэн үренеб һәрбере таж 1. (С приходом весны Приукрасился плодовый сад, Ветки деревьев надели

Венок из разных цветов).

Таким образом, Сайф Сараи был человеком, глубоко понимающим суфийскую философию и литературу. Тот что сумел передать ОН сложные теоретические и практические мысли посредством тонких поэтических образов, говорит о его высоком интеллекте и поэтическом мастерстве.

#### Список использованных источников и литературы

- Али-заде А.А. Тасаввуф // Исламский энциклопедический словарь. – М.: Ансар, 2007. – 400 с.
- Абу аль-Газали Абу Хамид. Исследования сокровенных 2. тайн сердца. – М.: Ансар, 2008. – 472 с.
- Аль-Газали Абу Хамид. Весы деяний. М.: Ансар, 2004. 3. 216 c.
- Нажмиддин Кубро (Рисола). Тарикат куброси // Комилов Н. Тасаввуф. 2-нчи китоб. Тавхид асрори. – Ташкент: Адабиет ва санъат нашриети, 1999. 1– 51–188 бит (на узбек.яз.) (Нажмиддин Кубро. (Трактат). Возвеличитель тариката // Комилов Н. Тасаввуф. Кн. 2. –Ташкент: Издательство литературы и искусства, 1999. – С. 151–188).
- Нурбахши Джавад. Психология суфизма. М.: Амрита-5. Русь, 2004. – 158 с.
- Сәйф Сараи. Гөлестан. Лирика. Дастан / Әсәрләрне басмага эзерләүче Миңнегулов Х.Й. – Казан: Татарстан китап нәшрияте, 1999. – 296 б.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сәйф Сараи. Гөлестан. Лирика. Дастан / Әсәрләрне басмага әзерләүче Миңнегулов Х.Й. – Казан: Татарстан китап нәшрияте, 1999. – Б. 39.

#### УДК 821.512.14-3:82.09

# МӘХМҮТ БИНЕ ҒӘЛИЗЕҢ «НӘҺЖ ӘЛ-ФӘРАДИС» КИТАБЫНЫҢ ХУДОЖЕСТВО ҮЗЕНСӘЛЕКТӘРЕ

Мырзаголова 3. F., филология фэндэре кандидаты, Эхмэтзэки Вэлиди исемендэге Милли китапхананың кульязмалар һәм һирәк китаптар бүлеге ғилми хезмәткәре, Өфө калаһы, Башкортостан Республикаһы

**Аннотация:** Основное содержание тюркских религиозно-дидактических произведений направлено на поиски реализации гуманистических принципов истины, счастья. Авторы в своих произведениях стремились учесть социальные и психологические факторы воспитания.

В книге «Нахж аль-фарадис» Махмута бине Гали идеи, гармоничного выдвигались гуманного uразвития личности. Автор книги для усиления убедительности выразительности и воспользовался многочисленными художественными метафора, средствами как олицетворение, отрицание, утверждение.

**Ключевые слова:** ислам, литература, дидактика, мораль, метод, психологизм, средства изображения, художественность

XIII – XIV быуаттарза төрки һүз сәнғәтендә исламды нигезләүсе Мөхәммәт, уның сәхибәләре, хәлифтәр тураһында дини йөкмәткеле әçәрзәр киң таралыу ала. Дини-дидактик язма әçәрзәрзең сюжет-композияция королошонда билдәле бер традицияны тотоу күзәтелә. Ғәзәттә, бындай китаптарза көрьәндән хәдис килтерелә, хәдискә аңлатма һәм билдәле дин әһелдәренең фекерзәре бирелә, йөкмәтке ғибрәтле, фәһемле сюжеттар менән байытыла.

Текст төзөүзө схоластик метод неоплатонизм осоронан килө. Һуңынан Аристотель был методтың остаһы буларак таныла. Схоластик алым үз эсенә хикәйәләүгө королған тексты һәм уға комментарий биреүзе ала. Ошо рәүешле текст төзөү формаһы дини китаптарға үтеп инә. Урта быуаттарза көнсығыш әзәбиәтендә ислам дине рухындағы схоластик хезмәттәр күпләп языла. Улар араһында Әбү Ғәли Синаның « Канун» хезмәте, Ибн Рушт язмалары бик популяр була.

Әбү Ғәли Сина китабында кешенең психофизиологик үзенсәлектәре буйынса яңы фекерзәр әйтелә, тәрбиә мәсьәләләре үзәккә куйыла. Ғәрәп, фарсы ғалимдары кешегә әзәп-әхләк кағизәләрен һеңдереү кәрәклеге идеяһын күтәреп сыға. Ошо рухта урта быуаттарза ғәрәп һәм фарсы телле көнсығыш, төрки әзәбиәттәрендә әзәп-әхләҡкә өндәгән бихисап дини-дидактик әсәрзәр ижад ителә. Был әсәрзәрзең тексы билдәле бер дини-тәрбиәүи канундарзы кеше аңына һеңдереү максатында төзөлөү сәбәпле һәр төрлө психологик деталдәргә бай була, автор эмоциональ әүземлеге менән айырылып тора. Мәхмүт бине Ғәлизең «Нәһж әл-Фәрадис» китабы быға асык мисал. «Нәһж әл-Фәрадис» китабы зур күләмле, дини-

«Нәһж әл-Фәрадис» китабы зур күләмле, динидидактик характерзағы сәсмә әçәр. Автор китаптың инеш өлөшөндә уның төзөлөшөн үзе аңлатып киткән: «Пәйғәмбәрзәр ғаләйһи әс-сәләм хәзистәрен әсенә алған ышаныслы китаптарзан, шул хәзистәргә окшатып кырк хәзис жәмиғ кылдык». Мәхмүт Болғари үзен был китапты «Жәмиғ кылыусы», йәғни китабты йыйыусы тип атаһа ла, уның әçәре туранан-тура ниндәйзер бер китапты тәржемә итеү түгел. Автор ислам донъяһында билдәле булған ғалимдарзың егерме берзән артык әçәрзәренә таянып, оригиналь хезмәт язған.

Мәхмүт бине Ғәли – ул XIV быуат төрки әзәбиәтенең күренекле вәкиле, дин белгесе. Әзип хакында мәғлүмәттәр күп түгел. Уның тормошо, эшмәкәрлеге хакында беззең

көндәргә килеп еткән әçәре – «Нәһж әл-фәрадис» тексынан бер ни тиклем мәғлүмәт алырға мөмкин. Мәçәлән, ул Һарай калаһында йәшәгән, ижад иткән, Болғар калаһында тыуған. «Нәһж әл-фәрадис» әçәренең Төркиә күсермәһендә Мәхмүт бине Ғәлизең 1360 йылдың 22 мартында вафат булыуы тураһында хәбәр ителә.

«Нәһж әл-фәрадис» әçәре композицион йәһәттән ислам дине хезмәттәре традициянын һаклай. Әçәр өс өлөштән — моккадимә (инеш), төп өлөш һәм хәтимәнән тора. Әзип хезмәтенең инеш өлөшөндә әçәрзең төзөлөшө үзенсәлеген үзе үк аңлатып биргән: «Тәкый бу китапны төрт баб үзә кылдык. Тәғмә бер фасыл әүвәлендә бер хәзис килтердүк, пәйгәмбәр хәдисләредин кем, мәжмугы кырык хәдис булыр. Әүвәл бабы пәйгамбәр фазаиленең бәйаны эчендә торыр. Икинч бабы хөләфа рәшидин, тәкый әһли бәйт һәм төрт имам фазаиленең бәйаны эчендә торыр. Учинч бабы Хак Тәгалә хәзрәтенә йавунгу изге ғәмәлләр бәйаны эчендә торыр. Төртинчи бабы Хак Тәғәлә хәзрәтедин ыратту йавыз ғәмәлләр бәйаны эчендә торыр»<sup>1</sup>.

Китаптың «Нәһж әл-фәрадис» тигән атамаһы «Ожмахтарзың асык капкаһы» тигән мәғәнәне бирә. Әзип был китапты укығандар китапса ғәмәл кылырзар, ожмахка эләгерзәр тигән өмөт менән ижад иткән. Һәр фасыл хәзистән башлана. Башта хәзис ғәрәп телендә килтерелә, шунан тәржемәһе бирелә. Фасылдың калған йөкмәткеһен килтерелгән хәзискә аңлатма биреу ала. Аңлатмаларында автор дини китаптарзан, тормоштан алынған хикмәтле, ғибрәтле хикәйәттәргә таяна. Ошондай композицион төзөлөш бөтә бүлектәр өсөн дә хас.

Китаптың беренсе бабында Мөхәммәт пәйғәмбәрҙең тормошон һәм эшмәкәрлеген тасуирлап үтеү төп максат булып тора. Бүлектә пәйғәмбәр тормошонан киң билдәле хәл-вакиғаларҙан иң әһәмиәтлеләре генә һайлап алынған.

\_

 $<sup>^1</sup>$  Мәхмүд әл-Болғари. Нәһжел-фәрадис / Әсәрне басмага әзерләүче Ф.Нуриева. — Казан: Татар. кит. нәшр., 2002. — 17-18 бб.

Мажаралы, мистик һәм тарихи-биографик хәл-вакиғалар бергә укмаштырылып, Мөхәммәт пәйғәмбәр ғаләйһи әссәләмдең дини-сәйәси эшмәкәрлеген, уның шәхеслек портретын һәр яклап асыуға йүнәлтелгән. Ул бер яктан итәғәтле, әзәпле, матур күңелле ябай инсан буларак һүрәтләнһә, икенсе яктан ғәжәйеп кирамәт көстәргә эйә илаһи зат буларак та һынланыш ала.

Мөхәммәт пәйғәмбәр күрһәткән мөғжизәләр автор

Мөхәммәт пәйғәмбәр күрһәткән мөғжизәләр автор тарафынан Алла көзрәте буларак баһалана. Аз ғына ризыктың меңләгән кеше ашаһа ла һис кәмемәуе, Кәғбәгә ислам дине дошмандарының бер нисек тә үтеп керә алмауы вакиғаларын һүрәтләү аша автор Мөхәммәт пәйғәмбәрзең хак юлда Алла курсауында булыуын күрһәтә. Бүлектә хәлвакиғалар тик мажараларзан ғына тормай. Мөхәммәт пәйғәмбәрзең ислам динен илдәр, халыктар араһында таратыуза каты каршылыктарға осрауы, күптәрзең корбан китеуе реаль, драматик төстәрзә һүрәтләнеш таба.

Әзип көнөнә биш тапкыр намаз укыу, ураза тотоу, хажға барыу кеүек ислам дине тәртиптәренең төзөлөүе, кабул ителеүе процесын яктыртыуға етди иғтибар бирә. Әсәрзә һүрәтләнеүенсә, был тәртиптәр тезмәһе Мөхәммәт пәйғәмбәрзең ете күк катына сәйәхәте вакытында Ибраһим, Ғайса, Муса һәм башка пәйғәмбәрзәр менән осрашып фекерләшеүе, Алла менән әңгәмәләшеүе һөзөмтәһендә барлыкка килгән. Мөхәммәт пәйғәмбәрзең ожмахка һәм тамукка сәйәхәтен тасуирлау аша автор уның пәйғәмбәрлек һәм рәсүллек вазифаһының асылын, максатын, бурыстарын төшөндөрә. Мәсәлән, тамуктың каты ғазаптарына алдашкан, ғәйбәт һөйләгән, ришүәт алған, зина кылған, йәнә ике йөзлө әзәмдәр эләккәнен һүрәтләү менән әзип изгеләр алдында кешеләрзе әхлаки йәһәттән тазартыу, уларзы хак юлға әйзәү кеүек оло бурыстар тороуын күрһәтә. Ошо рәүешле икенсе бабта һүз барасак Мөхәммәт пәйғәмбәрзең фекерзәштәре булған тәүге хәлифтәр, изге сәхибәләр әшмәкәрлеге асылын,

эһэмиэтен тулыһынса күз алдына бастырыу өсөн анык йунэлеш бирелэ.

Беренсе, икенсе бабтарза изге шәхестәр тормошо һәм эшмәкәрлеге хакында һүз барыу сәбәпле, хикәйәләүзә кеселеклелек, итәғәтлелек һаҡлаһа, өсөнсө һәм дүртенсе бабтарза иһә ул кәтғи, талапсан тәрбиәсеморалист, үткер публицист сифатында сығыш яһай. Был авторзың китап укыусыларға Аллаға якынайтыусы (өсөнсө баб) һәм дә унан алыслатыусы ғәмәлдәрзе (дүртенсе баб) ныҡлап төшөндөрөүзе үзенең әзиплек бурысы исэплэүе менэн аңлатылалыр. Ул изге ғәмәлдәрзең изгелеген, кире ғәмәлдәрҙең насарлығын төшөндөрөү өсөн бик күп аргументтар килтерә. Бында әзиптең әхлаки проблемаға жағылышлы сығанажтарзы төплө өйрәнеүен, итеүзә үзенсәлекле үз дини-дидактик хезмэт ижад методиканын булдырыуын билдэлэп үтергэ кэрэк.

Без әсәрзә һәр төрлө мифик, реаль-тарихи образдар менән осрашабыз. Уларзың кабатланмас үз йөззәре, холоктары бар. Автор йыш кына персонаждарының үзенсәлекле портретын да бирә. Күп осракта тышкы портрет образдарзың эске торошон асыуға йүнәлтелә. Мәсәлән, Мөхәммәт пәйғәмбәрҙе ул бер нисә урында «матур йөзлө», «мөбәрәк йөзлө», «йөзө асык» кеүек һүззәр менән һүрәтләй. Уның тулы портреты былай бирелә: «курекле йөзлө, татлы һузле, урта буйлы... һимез түгел, ябык түгел, бик хәрәкәтсән, тештәре һирәк, йөзө тулған айзай балкый...»<sup>1</sup>.

Автор геройзарының кейем-һалымдарына иғтибарлы. Ғұмәр хәлифтең тышкы киәфәте түбәндәгесә сағылыш таба: «Эй, бабам, бу жомгага ыракдин, якындин укуш сәхибәләр килгәй, туныгыз йугун суфдин иске торыр,

1 Мәхмүд әл-Болғари. Нәһжел-фәрадис / Әсәрне басмага әзерләүче Ф.Нуриева. — Казан: Татар. кит. нәшр., 2002. — Б. 36.

укуш йамаглары бар»<sup>1</sup>. Йәғни, бында Ғүмәрзең калын йөндән эшләнгән, күп ямаузан торған бик иске кейемдә булыуы һүрәтләнә.

«Нәһж әл-фәрадис» әçәре образдарзың психологик кисерештәр байлығында һүрәтләнеше йәһәтенән осорзоң башка әсәрзәренән айырылып тора. Автор геройзарзың янып-көйөүзәрен, кыуаныстарын базык буяузар менән тасуирлай. Мәсәлән, шул ук Ғүмәрзең Абу Бәкерзең вафат булыуын ишетеп кайғырыуы былай һүрәтләнә: «...тәкый укуш йыглады... бихуш булды, мөнбәр үзә йыгылды. Сәхәбәләр күтәрделәр, мөнбәрдән төшөрделәр, тәкый эвенгэ күтэреп илэттелэр. Жомга намазын кылу белмәде»<sup>2</sup>. Икенсе бер персонаждың хәл-торошо һүрәтләнешенә иғтибар итәйек: «Нәжаши күзендин катарат вә габарат күз йәшләре ага башлады. Андан соң сабыры-карары калмады...». Ошо рәүешле образдарзың уй-кисерештәре, тороштары һүрәтләнеше укыусыны битараф калдырмай, ул геройзар менән бергә борсола, көйөнә, һөйөнә.

Китапта өгөт-нәсихәткә королған телмәр текстары бик көсөргәнешле, тығыз ойошторолған. Автор үз хикәйәләрендә эмоциональ булып кала, билдәле бер фекерзе кат-кат дәлилләй, фекерзе нигезләрзәй сюжеттарға йыш мөрәжәғәт итә. Мәсәлән, сабыр итә белмәузең, насар юлға басыузың, бозок кылыктарзың эземтәләре автор фашлана. тарафынан бик ныкышмалы хикәйәләүзәренә үзенең барлык ғилемен, зиһенен, ныклы инаныузарын, усаллығын һала. Автор теге йәки был кире hызаттарзы тәнҡитләгәндә, үзенең фекерен укыусы күңеленә еткерер өсөн, тормоштан йәки тормошсан булмаған, мистик характерзағы мисалдарзы килтерә бара.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мәхмүд әл-Болғари. Нәһжел-фәрадис / Әсәрне басмага әзерләүче Ф.Нуриева. — Казан: Татар. кит. нәшр., 2002. – Б. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Шунда ук. 104-се бит.

Был – ислам динендә кеше инандырыузағы бик эффектлы алым. Ғәйәт күп миçалдар, иллюстрациялар менән фекерзәрзе нығытыу тыңлаусыны ышандырыу өсөн кәрәк.

Китап авторы hәр бер кире күренеште, сифатты күрhәтеп кенә калмай, уны бөтөрөү өçтөндә эшләргә кәрәклеген, башкаларзы ла тәрбиәләү фарызлығын кат-кат иçкәртә бара. Был кире сифаттарзы, ғәмәлдәрзең тамырзарын тәрәндән юллай. Боронғо мифтарға мөрәжәғәт итә, тәүге пәйғәмбәрзәр тарихына күз hала, унан килеп үзе йәшәгән осор кешеләр тормошонан миçалдар килтерә.

Хезмәттә акылды томалаусы кире күренештәрзән азат булыуға сакырыу, зиһенде үстереү кәрәклеге актуаль куйыла. Әзип, мәсәлән, күп йоклаузы бик насар ғәзәт тип карай. Күп ашау, күп йоклау кеше зиһенен томалаусы, әүземлеген юкка сығарыусы алама ғәзәттәр буларак укыусы күңеленә һеңдерелә. Әсәрзән мисал килтерәйек: «Байазид-и Бистамикка сөәл кылдылар: « Йә шәйех, ни берлә таптың бу мәғрифәтне?» — тип әйтделәр әрсә, шәйех әйде: «Карын берлә, ялангач тән берлә», — тине». Йәнә бер кызыклы мисал: « Ибраһим Нәхгый Рәхмәтуллаһи Галайһи әйткән: «Төшөмдә пәйғәмбәр ғаләйһи әс-сәләмде күрзем дә һораным: «Йә, Рәсулуллаһи, ғилемдән ни ишетһәм онотамдыр, ни эшләргә миңә ғилемде онотмаска?». Ул миңә әйтте: «Йә, Ибраһим, тәғмә бер фарыз намазка бер абдәс кылғыл, тәғмә йунмышта ағзыңа мәсвак сөртгел, тәгамны аз аша, аз йокла».

Әçәрҙә укыусыға эмоциональ тәьсир яһауҙың бер нисә алымын күҙәтергә мөмкин. Автор кешеләрҙең куркыу, һокланыу кеүек тойғоларына йыш басым яһай. Был бигерәк тә ожмахты һәм тамукты тасуирлаған картиналарҙа асык сағыла. Ожмахты әҙип ләззәтләнеп китеп, тәмләп һүрәтләй: шишмәләре һөттәй ак, балдай татлы, ә уның ярҙарында ынйыташ, якут, зөбәржәт куббалар бар, бик күп алтын-көмөш һауыт-һабалар

куйылған. Әлбиттә, бындай мөғжизәле донъяға изге ғәмәлдәр аткарып кына эләгергә мөмкин. Тамук, киреһенсә, кот оскос куркыныс һүрәттә һынланыш ала. Әзәм балаһы, унда барып капмас өсөн, был тормошта гонаһлықтар кылыузан бик нык куркырға тейеш.

Мәхмүт бине Ғәлизең «Нәһж әл-фәрадис» әçәре — ислам дине тарихы һәм теорияһы буйынса бай мәғлүмәттәр туплаған, сағыу иллюстрациялар менән байытылған энциклопедик характерзағы әһәмиәтле хезмәт. Шул ук вакытта ул үзенең идея-эстетик тәбиғәте, художество үзенсәлектәре йәһәтенән урта быуаттар төрки әзәбиәтенең күркәм бер қазанышы дәрәжәһенә лә дәғүә итә.

## Кулланылған сығанақтар һәм әзәбиәт исемлеге

- 1. Абилов Ш. О новонайденных списках памятника XIV века «Нахдж ал-фарадис» // Советская тюркология. 1977. №2. С.69–73.
- 2. Мәхмүд әл-Болғари. Нәһжел-фәрадис / Әсәрне басмага әзерләүче Ф.Нуриева. Казан: Татар. кит. нәшр., 2002. 384 бит.
- 3. Нуриева Ф. «Нахдж ал-фарадис» Махмуда ал-Булгари. – Казань: Фэн, 1999.

## ПРЕДВАРИТЕЛЬНЫЕ ЗАМЕЧАНИЯ О ТЮРКОЯЗЫЧНОЙ ПОЭЗИИ ИНШАЛЛАХ-ХАНА ИНША<sup>1</sup>

Саитбатталов И. Р., кандидат филологических наук, вед. специалист УУНиТ г. Уфа, Республика Башкортостан

Аннотация: Статья посвящена предварительному описанию и количественному анализу поэтических произведений на языке тюрки индийского поэта филолога Иншаллах-хана Инша (1752–1817). Материалом для исследования выступают тексты, включённые в его Куллийат – полное собрание стихотворений. В рамках исследования обсуждается принадлежность жанровая его тюркоязычных произведений, uxСвязь cконтекстом. представленном произведениями на персидском языке и языке урду, даётся краткая лингвистическая характеристика. Обращение Иншаллах-хана литературному творчеству на языке тюрки рассматривается биографических в контексте данных о поэте и сведений о его происхождении. произведений рассматривается в сопоставлении с бытовавшим в сопредельных регионах Центральной Азии литературным присутствовавшим чагатайским языком и Ирака и Ирана языком турки-йи территории 'аджами.

\_\_\_\_\_\_\_

1 Исследование выполнено за счет гранта Российского научного

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 23-78-01061, <a href="https://rscf.ru/project/23-78-01061/">https://rscf.ru/project/23-78-01061/</a>

**Ключевые слова:** Империя Великих Моголов, Иншаллах-хан Инша, тюркская литература в Индии, тюркские языки в Индии, чагатайский язык, язык тюрки.

Хотя носители тюркских языков присутствовали в Индии, начиная с XI в., и с этого времени играли значительную роль в общественной жизни мусульманских государств, существовавших на её территории, традиция письменной фиксации тюркской лексики Субконтиненте только в XIV в. [2, p. 2291, тюркоязычная литературная традиция укоренилась с возникновением Империи Великих Моголов, основатель которой Бабур сам был одарённым поэтом и теоретиком литературы. Если представители первых поколений монгольской знати не только владели тюркским языком и создавали оригинальные произведения крупного объёма (авторами диванов были сам Бабур, его второй сын Камран-мирза, регент при малолетнем шахе Акбаре Байрам Хан-и Ханан), то в течение XVII в. сфера использования тюркского языка в качестве домашнего языка правящей династии знати постепенно сужалась, И функционирование поддерживалось за счёт миграции Индию выходцев ИЗ других регионов. оригинальных литературных произведений в это время было создано немного, вплоть до окончательной ликвидации Империи Великих Моголов в ней создавались тюркские словари и грамматики на арабском и персидском языках, а во второй половине XVIII в. к тюркскому языку в своём творчестве обратилась целая группа поэтов разного происхождения, находившихся на службе княжества Авадх (Аудх) в северо-восточной Индии [Ibid., p. 244-246].

Одним из них был поэт и филолог Иншаллах-хан б. Машаллах-хан, писавший под псевдонимом (перс. tahallus)

Инша 'сочинение' (перс. Inšā' Allah хān Inšā'; 1752—1817), происходивший из рода потомков пророка Мухаммада (ар. sayyid), прибывших в Индию из Наджафа (совр. Ирак) или Самарканда (совр. Узбекистан) [1], то есть из регионов со значительным тюркским присутствием. Уроженец города Муршидабада в Бенгалии, Инша начал свою карьеру в Дели, служил при дворе императора Шах 'Алама II (правил в 1759—1806), после захвата Дели афганцами 1788 г. перебрался в Лакхнау, где стал придворным поэтом навабов Авадха, в конце жизни впал в немилость и умер в бедности [Ibid.].

Творческое наследие Инша многообразно и включает диван (собрание стихотворений, сгруппированных в алфавитном порядке рифм) газелей на персидском и урду, маснави, кит а, руба и, касиды, мухаммас, загадки, приключенческую повесть «Рани Кетаку ки Кахане» "Повесть о Рани Кетаку" в прозе и первую грамматику урду «Дарйа-йи латафат» "Море изящества" (составлена в 1807 г. в соавторстве с мирзой Мухаммадом Хасаном Катилом).

Столь же широк языковой диапазон его творчества: Инша сочинял стихи на арабском, пашто, пенджабском, персидском, тюркском и разных диалектах урду, нередко комбинируя их в рамках одного текста. Такая полифония отражает, с одной стороны, языковой ландшафт Индии и врожденное чувство языка поэта, образно описанное одним из первых историков литературы урду Мухаммадом Хусайном Азадом (1830–1810): «Языки Индии подобны его служанкам. Вот он останавливается в Пенджабе, вот он сидит и ведёт беседу на Востоке. Вот он житель страны Брадж, а вот — маратха, кашмирец, афганец. И на всех этих языках он что-то сочинил» [1]. С другой стороны, переключение языковых кодов было частью поэтической техники Инша и служило более полному и объёмному выражению его мысли [Ibid.]. Ряд его поэтических текстов,

в которых комбинируется до пяти языков, представляет собой образец изысканной языковой игры, требующей большого мастерства и проницательности как от автора, так и от читателя.

Тюркские тексты разбросаны по всему его куллийату и, как правило, выделены заглавиями ši'r-i turkī 'стих на тюркском' и другими схожими формулировками. Их объём не превышает одной строфы, а количество возрастает к концу собрания. Этот факт связан с традиционной композицией собраний-куллийатов, которые начинались с чётко структурированных диванов и завершались подборками небольших по объёму стихотворений.

- 1) ši'r-i turkī 'стих на тюркском' из одного бейта, разделяющий газели на урду с рифмами на харфы кāф-и фарси и лам [3, р. 79];
- 2) aš'ār-i turkī 'стихи на тюркском' из двух бейтов в составе «Касиды без точек о подвигах повелителя правоверных, называемой устной» [Ibid., p. 226];
- 3) не выделенные специально полтора бейта в составе оды «Разница в годах» [Ibid., р. 255], представляющие собой прямую речь царя Туркестана;
- 4) ši'r-i turkī 'стих на тюркском' из одного бейта в составе главки «Описание лошади» в поэме «Книга об охоте» [Ibid., р. 350],
- 5) две загадки (čīstān ba-zabān-i turkī 'загадка на тюркском языке') из трёх и двух бейтов соответственно [Ibid., р. 415],
- 6) тюркоязычные фрагменты в «Пятистишиях на индийском, персидском, тюркском, арабском и пенджабском языках» общим объёмом порядка двадцати слов [Ibid., р. 420–421].

Из этого списка явствует, что все тюркоязычные тексты Инша имеют крайне небольшой объём, выступают средствами разграничения между фрагментами на других

языках (стихи 1, 2, 3), компонентами языковой игры (стихи 4 и 6), представляют собой самостоятельные функциональные тексты (загадки).

Лингвистическая интерпретация поэтических произведений Инша затруднена двумя обстоятельствами. С одной стороны, поэтическая форма ограничивает языкового средства выражения предопределяет И использование нестандартных синтаксических средств; с другой, доступные издания его сочинений представляют собой литографии, основы для которых переписаны каллиграфами, не владевшими, по-видимому, тюркским языком, поэтому в текстах присутствуют тёмные места, прочтение которых даже на уровне графем имеет предположительный характер. Языковая компетенция поэта при этом не вызывает сомнений: автограф его «Тюркского дневника» (перс. Turkī Rūznāmča) написан свидетельствует образным языком и богатым о сформированной способности свободно и связно излагать сложные мысли [4]. Орфография стихотворений Инша на тюркском языке тяготеет к среднеазиатскому (чагатайскому) стандарту: налицо тенденция к отражению всех гласных в слове, знаки для эмфатических согласных в тюркских словах не присутствуют, ряд грамматических оформляется категорий типично карлукскими показателями (andīn 'от него', keladūr yadımġa 'приходит мне на память'), примеры огузских форм единичны (yāķa 'в сторону', ōlmasūn 'да не будет').

Специфическими чертами орфографии текстов Инша являются написание начального алиф без мадды в словах с заднеязычными гласными, написание деепричастий на -b без предшествующей губной гласной (alıb вместо ожидаемого ālūb 'взяв'), графическое отражение ассимиляции согласных в глаголах прошедшего времени (çīķtī вместо ожидаемого çıķdī 'вышел'). Использование

с переднеязычными основами заднеязычных показателей (tīlīġa 'на его язык') и рифмы типа yaşīl — ķızīl 'зелёный — красный' позволяют предположить, что тюркский язык Инша был несингармоническим.

Лексика исследуемых текстов резко отличает их от чагатайских и ближневосточных: за исключением случаев построенной языковой игры, на сознательном комбинировании элементов разного происхождения, тюркоязычные стихотворения Инша выстроены исконной старых заимствований, лексики И не выбивающейся из общей языковой ткани: mena mawkūf wakil dīrsa Tañrī-yi hulķ / Ōlmaskī halķ-i cihān īçra sendik ādam 'Если скажет Бог сотворённых: «Вот оставленный наместник», / Не будет среди тварей Вселенной подобного мужа'. Такой подход к лексике тебе реализует пуристический взгляд на языки, характерный для Инша, написавшего «Повесть о Рани Кетаку», не прибегая к арабским и персидским заимствованиям.

В целом, язык текстов поэта на тюрки позволяет предположить, что основным способом приобщения мусульманских интеллектуалов Индии к тюркской речи был устный, а влияние предшествующей традиции — относительно слабым.

# Список использованных источников и литературы

- 1. Āzād, M.Ḥ., Pritchett, F.W., & Faruqi, S.R. (2001). Āb-e ḥayāt: shaping the canon of Urdu poetry. 474 pp. https://dsal.uchicago.edu/books/PK2155.H8413/index.html
- 2. Inšā, Inšā' Allah xān. (1876) Kulliyāt-i Inšā'. Lukhnow Munshi Nawal Kishore. 450 pp.
- 3. Péri, Benedek. (2017). Turkish Language and Literature in Medieval and Early Modern India. In book: Turks in the Indian Subcontinent, Central and West Asia. Pp. 227–262.
- 4. Rampur Raza Library. Turki-155. 24 ff.

#### УДК 821.512.141-1-3:82.09

# ПУТИ ФОРМИРОВАНИЯ ЖАНРА ПАРСЫ В БАШКИРСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ ДО НАЧАЛА XX ВЕКА

Салаватова Ф.Р., кандидат филологических наук, доцент УУНиТ,

Уфа, Республика Башкортостан

Аннотация: Проблема формирования и развития приобретает современном жанров литературоведении все большее значение в качестве одного из ведущих факторов, в наибольшей мере характеризующих процессы, происходящие в той или иной литературе. В частности, можно отметить, литературоведении народов что последние десятилетия все большее начинают занимать малые по форме, емкие по содержанию литературные жанры. Одним из таких жанров является парса.

Необходимость проведения подобного рода исследований, когда современная башкирская литература переживает чрезвычайно интересный, сложный и далеко неоднозначный период своего развития, эта работа предопределяет актуальность и неизбежность комплексных исследований, направленных на детальный анализ места того или иного малого жанра в системе жанров литературы.

**Ключевые слова:** Жанр, процесс, система, произведения, период.

Жанр – категория историческая. Появившись в определенную эпоху, приобретя характерные особенности, отличающие его от других жанров,

сформировавшись как нечто самодостаточное, он, тем не менее, продолжает развиваться. В те или исторические периоды отдельные литературные жанры приобретают ведущее значение, определяют характер и формы существования художественных произведений. И этот процесс непрерывного становления и развития обогащения его новыми возможностями, жанра, постепенного изменения идейно-эстетических, социальнополитических и других свойств можно наблюдать во всех литературах без исключения.

Система малых форм данного периода развития башкирской литературы включает десятки форм. Это например, такие жанры, как хикмет, хикайат, хикайа, мадхия, марсия, газель, рубаи, китга, парса, насер, масаль, тамсил, латифа и др. Некоторые из них в на-стоящее время в башкирской литературе уже почти не используются и представляют в основном исторический интерес. В то время как другие жанры, наоборот, обрели «второе дыхание».

Одним из таких жанров является и «парса». «Парса» в переводе с персидского означает: 1) отрывок, кусок; 2) маленькое, поэтическое или прозаическое произведение. По словам мастера этого жанра Г. Хусаинова, « В основе парсы лежит миниатюрная деталь. Она и порождает литературно-художественный кристалл произведения, сочетаясь с другими средствами организации текста» [4, с. 245]. По объему парса может быть различной.

«Парса близка к таким жанрам восточной литературы, бытовавшим дореволюционной И В башкирской литературе, как хикмет, китга, а также миниатюре, распространенной в западной литературе» [1, с. 252], – пишет ученый Р. Бикбаев.

Таким образом, термин «парса» применяется для обозначения небольшого по объему поэтического или

прозаического произведения, которое построено на основе

одной небольшой художественной детали и характеризуется композиционной и тематической целостностью. Содержание парсы обычно бывает философского характера, в ней скрывается затейливое, хитроумное высказывание.

Становление жанра «парса» в башкирской литературе происходило значительным под влиянием представителей восточной литературы, как Рудаки, Хайям, Руми и др. Сами эти поэты к жанру парсы обращались сравнительно поскольку развивали мало, и использовали в своем творчестве другие лирические и эпические жанры: рубаи, китга, газель, касыда, масневи и др. Однако для понимания специфики парсы, в частности в системе жанров башкирской литературы, необходимо четко представлять генезис этого жанра и его взаимосвязь с жанровыми формами и восточной литературы.

Одним из древнейших жанров восточной поэзии является рубаи. Рубаи (с арабского — четверостишие) — один из самых распространенных лирических жанров средневековой восточной поэзии. Это лирическое нравственного, стихотворение философского, общественно-политического или любовного содержания, состоящее лишь из четырех стихотворных строк. Характерной особенностью рубаи является выражение лирического начала с преобладанием философских размышлений и обобщений. Рубаи получил всемирную известность благодаря Омару Хайяму, в творчестве которого он приобрел свои классические черты. Однако использовался говорить, жанр нельзя что ЭТОТ исключительно в ираноязычной литературе или характерен только для ираноязычной литературы. Широкому его тюркоязычной литературе распространению В обстоятельство, способствовало, частности, то что в фольклоре тюркских народов еще до IX-X вв. также широко было распространено использование стихотворных

четверостиший для афористического выражения философских размышлений и сентенций. Из тюркских поэтов в жанре рубаи писали свои произведения такие поэты и мыслители, как Махмуд Кашгарский, Ахмет Ясави, Сулейман Бакыргани, Хорезми, Сайф Сараи, Акмулла, Кандалый, Дердменд, Бабич и многие другие. Литературоведы отмечают, что рубаи представляет собой один из миниатюрных жанров, построенных, как правило, по схеме а-а-б-а, реже по схеме а-а-а-а.

Другим не менее распространенным в древности лирическим жанром была и китга. Ее происхождение тоже связывают как с ираноязычной литературой, так и с фольклорными жанрами тюркских народов. Китга используется для создания небольших стихотворений философского или дидактического характера. Как и в рубаи, в жанре китга поэт мог обращаться к различным темам: от мировоззренческо-философских проблем до вполне незначительных эпизодов своей личной жизни. Для жанра китга наиболее свойственна жесткая логическая связь компонентов, что обеспечивает единство и целостьность стиха, причем этот жанр не имеет своей строго определенной формы, стихотворного размера, темы, как другие жанры.

По своим жанровым признакам китга очень близка широко распространенному в западной литературе жанру миниатюры, которого также как и китга довольно сложно определить по каким-либо формальным признакам. Несомненно, что миниатюра восходит к устному народному творчеству, к пословицам и поговоркам, где в лапидарной, афористической форме выражается отношение к какому-либо событию, явлению и т.п. Так, в рамках башкирской литературы миниатюры представляют собой лирические произведения-афоризмы, содержащие остроумную сентенцию философского

характера. Как отмечает И.С. Мальмберг [2, с. 24], в европейской поэзии миниатюрой обычно называются небольшие произведения, причем не только состоящие из двух, трех или четырех строк, но и такие, как сонет.

В восточных литературах жанры миниатюрного типа имеют более широкое распространение. В тюркских литературах это китга, парса, в персидской — рубаи, японской —танка и хокку, корейской — сиджо и кае, китайской — цы и ши. Отличительной особенностью миниатюрных жанров являются устойчивость формы, широкое использование аллегорий, символов, параллельных конструкций, специфическая поэтическая многозначность образов.

В тюркских литературах жанр парсы известен уже начиная с X века. Он зафиксирован в той или иной форме в таких произведениях, как « Кутадгу билиг» Юсуфа Баласагунского, « Дивану лугат ит-турк» Махмуда Кашгарского, « Киссас ал-анбийа» Насретдина Рабгузи, « Диване хикмат» Ахмеда Ясави, « Китабе Бакыргани» Сулеймана Бакыргани и ряде других произведений, где жанр парсы имеет религиозно-философское содержание, отличается остроумными и поучительными характеристиками и приобретает наиболее существенные свои черты.

Таким образом, можно констатировать, что в формировании и развитии жанра парсы в башкирской литературе большую идейноэстетическую роль сыграли, во-первых, традиции древнетюркской словесности, классической восточной литературы (арабской, фарсыязычной, индийской) и собственно региональной тюркоязычной письменной литературы, во-вторых, традиции национального устного народного творчества и изустной литературы. В развитии этого малого жанра в башкирской литературе значительную роль сыграло

также западное, особенно русское искусство слова. Процесс влияния этих литератур на башкирскую словесность усиливался и в новое время, особенно в последней четверти XIX—начале XX вв. И так, можно предположить, что становление жанра парсы в башкирской словесности происходит в XIV веке. В дальнейшем в разные периоды развития башкирской литературы он имеет различные темпы развития и в начале XX века занимает свое достойное место в системе малых жанров башкирской словесности.

## Список использованных источников и литературы

- 1. История башкирской литературы. В шести томах. Т.б. Уфа: Башкирское книжное издательство, 1996.
- 2. Мальмберг И.С. Восточная поэтическая миниатюра (в русском переводе) в творчестве советских композиторов. Ташкент, 1988.
- 3. Мирзо-Заде Х.М. Рудаки основоположник таджикской классической литературы. М., 1958.
- 4. Салаватова Ф.Р. Эволюция парсы в системе малых жанров в башкирской литературе: учебное пособие. Уфа: РИЦ БашГУ, 2012. 152 с.
- 5. Хусаинов Г. Жизнь. Парсы. Уфа: Башк. кн. изд-во, 1990 (на башк. яз.).

## УДК 001.92:37(470.57)

# УЧЕНЫЙ-ВОСТОКОВЕД, ПРОСВЕТИТЕЛЬ И ЖУРНАЛИСТ РИЗАИТДИН ФАХРЕТДИНОВ

Салихов А.Г., кандидат исторических наук, ведущий научный сотрудник ИИЯЛ УФИЦ РАН, г. Уфа, Республика Башкортостан

Аннотапия: Rрассматривается статье деятельность выдающегося башкирского ученогопросветителя Ризаитдина Фахретдинова, внесшего большой вклад в изучение и развитие культуры народов. Р. Фахретдинов тюркских является автором многочисленных сочинений, в том числе истории мусульманских no биографии ученых Урало-Поволжья творческой и художественных произведений. Он был бессменным редактором журнала «Шура», сыгравшего в начале ХХ века большую роль в просвещении тюркоязычных народов. В развитие народной педагогической мысли внесли существенную пользу его многочисленные работы по воспитанию подрастающего поколения.

**Ключевые слова:** Ризаитдин Фахретдинов, журнал «Шура», Центральное духовное управление мусульман, история Урало-Поволжья, этнопедагогика, история башкирской литературы.

башкирский ученый-просветитель, Выдающийся энциклопедист, писатель, муфтий востоковед, Центрального духовного управления мусульман Ризаитдин Фахретдинов Фахретдинович внес большой изучение истории и культуры тюркских народов. Он родился 4 (16) января 1859 г. в деревне Кичучатово Самарской губернии Бугульминского уезда район Республики Татарстан) Альметьевский

в многодетной семье простого сельского мусульманского духовного служителя. Его отцом был деревенский имам и мударис Фахретдин бин Сайфетдин бин Субхангул, а матерью — Махуба бинт Рымкул аль-Иштиряки бин Максуд аль-Байтугани аль-Бугуруслани .

В метрической книге деревни Кичучат Бугульминского уезда Самарской губернии за 1859 год о рождении Ризаитдина Фахретдинова: «Ризаитдин. (В каком месяце и в какой день родился) Января 4 дня. (Имена отца и матери) Отец — башкир Фахретдин, мать — Магуба. (В какой деревне родился) родился в Кичучате» («Ризаитдин. (Кайу айда въ кайу көндә) Гинуарның 4-нче көнөндә. (Атасының вә анасының исемләре) Атасы — башкорт Фәхретдин, анасы — Мәһүбә. (Кайу ауылда) Кичучатта мәүжуд»).

По словам Р. Фахретдинова, его родная деревня Кичучат была основана примерно в 1700 годах его предком Юлдашем, переселившимся из деревни Шырдан Зуйского (Свияжского) уезда Казанской губернии. До поступления в начальную школу при мечети Ризаитдин Фахретдинов начал обучаться у своей матери. Начальное традиционное мусульманское образование он получил в медресе своего отца. Позже в течение года учился в медресе г. Чистополя (с 1867 г.). С 11 лет (с 1869 г.) продолжил обучение д. Нижние Чершилы Самарской губернии (Ныне – Нижние Чершилы Лениногорского района Республики Татарстан).

В течение всей жизни Р. Фахретдинов активно вел творческую деятельность, исполняя различные должности. После окончания медресе он стал имамом мечети в д. Ильбаково Самарской губернии (с 1889 г.). Вскоре его избрали на должность кадия Оренбургского магометанского духовного собрания (с 1891 г.). После этого он переезжает в г. Уфа, где получает духовный сан ахунда.

В 1906 году Р. Фахретдинов стал заместителем редактора газеты «Вакыт» («Время»; Оренбург, 1906—

1908), издаваемого известными меценатами братьями Закиром и Шакиром Рамеевыми. В этот период он работал вместе с известным писателем, журналистом Фатихом Карими. Об отъезде Р. Фахретдинова в Оренбург была опубликована информация в газете «Аль-галям аль-Ислами» («Мусульманский мир»). В номере от 27 мая 1906 г. сообщалось о его переезде 20 мая в Оренбург, давалась высокая оценка его деятельности в Оренбургском духовном управлении мусульман. Автор статьи говорил, что он старался поднять авторитет духовного управления и прилагал усилия прогрессу нации. В заметке выражалась надежда, что Р.Фахретдинов и впредь будет служить национальному процветанию.

надежда, что Р.Фахретдинов и впредь будет служить национальному процветанию.

30 ноября 1906 года Р. Фахретдинов получил свидетельство и стал официальным членом редакции газеты «Вакыт», ее вторым редактором. Это позволило ему в период отсутствия редактора исполнять его обязанности. Например, с 20 марта по 20 июня 1907 года периодическое издание выходило за его подписью. С приходом Р. Фахретдинова в редакцию в газете появились ряд новых рубрик, таких как «Из нашей жизни», «Из жизни зарубежных мусульман», «Библиография», которые он начал вести. Некоторые собственные материалы Р. Фахретдинов подписывал псевдонимом «Мурад».

Р. Фахретдинов подписывал псевдонимом «Мурад».

Через два года его пригласили быть редактором журнала «Шура» («Совет», 1908–1917), издававшимся также при финансовой поддержке братьев Рамеевых. Данное издание стало одним из главных журналов, освещающих культурную жизнь не только Урало-Поволжских мусульман, но и тюркских народов других регионов России. Оно стало одним из самых крупных периодических изданий, охватывающих все стороны жизни того периода.

Период работы в журнале «Шура» является временем активной творческой деятельности Р. Фахретдинова. Новый литературно-художественный, общественно-

политический и научный журнал стал одним из самых востребованных изданий для российских тюрков, распространявших научные и просветительские идеи. Редактор журнала вел научно-популярную рубрику «Знаменитые люди и знаменательные события», которая знакомила с жизнью и творчеством известных личностей прошлого, таких как Платон, Аристотель, Демокрит, Сократ, Декарт, Бэкон, Лейбница, Спиноза, Герберт Спенсер, Альфред Нобель, Томас Эдисон, Жюль Верн, Иоганн Гете, Жан Жак Руссо, Ибн Фадлан, Ибн, Хальдун, Алишер Навои, аль-Афгани, Мидхат-паша, Фатали Ахундов, Низами Гянджеви, Замахшари, Ибн Таймия, Махтумкули, Каюм Насыри, Шигабетдин Марджани, Исмаил Гаспринский. Всего в данной серии были описаны биографии 180 выдающихся деятелей.

Журнал, возглавляемый Р. Фахретдиновым, знакомил

Журнал, возглавляемый Р. Фахретдиновым, знакомил читателей с передовыми достижениями западной философии и русской литературы. На его страницах приводились статьи о творчестве таких русских писателей, как Антиох Кантемир, Михаил Ломоносов, Гавриил Державин, Денис Фонвизин, Николай Карамзин, Василий Жуковский, Иван Крылов, Александр Пушкин, Александр Грибоедов, Николай Гоголь, Иван Тургенев, Александр Островский, Лев Толстой, Антон Чехов, Максим Горький. В журнале печатали статьи о литературных достижениях известных восточных философов, поэтов и писателей. Большое место уделялось письмам и статьям современников и читателей из Урало-Поволжья, Средней Азии, Казахстана, Сибири и других регионов российской империи. В журнале печатались Габдулла Тукай, Мажит Гафури, Сагит Рамиев, Дардменд (Мухаметзакир Рамиев), С. Сунчелей, Шайхзада Бабич и многие другие, творчество которых вошло в историю национальных литератур.

На страницах журнала «Шура» проводились дискуссии, волновавшие современников. Так, одним из наиболее известных широких коллективных

обсуждений, проведенных на страницах указанного периодического издания, является дискуссия о языке. Она затронула многих представителей интеллигенции и простых читателей тюркских народов, проживавших в самых разных регионах Российской империи. Во время дискуссии авторы прислали для публикации материалы на письменных тюркских языках, которые также содержали примеры из местных разговорных языков. После

примеры из местных разговорных языков. После окончания обсуждений материалы указанной дискуссии были изданы в 1910 году в Оренбурге в отдельном сборнике «Тел ярышы» («Языковая дискуссия»).

Ризаитдин Фахретдинов уделял большое внимание публикации исторических исследований и документов. Так, в журнале «Шура» увидели свет многие статьи в то время еще молодого историка Ахмет-Заки Валиди. Из отдаленных деревень в редакцию присылали отрывки исторических документов или же родословных, которые предлагались вниманию широкого круга читателей.

Журнал продолжал выходить и после революции 1917 года. Однако 26 января 1918 года Оренбургский мусульманский военный комитет закрыл типографию «Вакыт», конфисковал его бумаги и банковские счета. Таким образом, оставшиеся без средств газета «Вакыт» и журнал «Шура», были вынуждены закрыться. Сотрудники изданий, в том числе и Ризаитдин Фахретдинов остались без средств существования. Одновременно в этот период он был избран на должность Фахретдинов остались без средств существования. Одновременно в этот период он был избран на должность кадия Духовного управления мусульман России. Поэтому Р. Фахретдинов переехал из Оренбурга в город Уфу. Нужно отметить, что после Февральской революции 1917 г. Р. Фахретдинов входил в состав предпарламента Башкирского Областного Совета в Оренбурге. Он также являлся одним из учредителей научного «Общества по изучения быта, истории и культуры Башкирии» (1922 г.), впоследствии на его основе был создан нынешний Ордена Знак Почета Института истории, языка

и литературы УФИЦ РАН. 14 февраля 1922 г. в Стерлитамаке при представительстве Наркомнаца при БАССР состоялось специальное совещание, на котором было принято постановление об учреждении упомянутого Общества, членами-учредителями которого были избраны известные ученые и писатели, оставившие яркий след в истории Башкортостана: Ризаитдин Фахретдинов, Хидият Сагадиев, Хабибулла Габитов, Мухаметша Бурангулов, Габдулла Сулейманов, Габдрахман Фахретдинов (сын Ризаитдина Фахретдинова), Сагит Мрясов.

После смерти муфтия Галимджана Баруди на IV Всероссийском съезде мусульман Р. Фахретдинов был избран на пост главы Центрального Духовного управления мусульман России. Это произошло 19 июня 1923 года. Он возглавил управление в один из самых сложных периодов истории. Антирелигиозная политика сопровождалась конфискацией культовых сооружений, старопечатных и рукописных сочинений, среди которых были редкие экземпляры с единственными копиями трудов выдающихся средневековых авторов. Р. Фахретдинов неоднократно обращался в органы власти для защиты священнослужителей и культовых имуществ от перегибов атеистической политики представителей местных органов власти. власти.

Муфтий самоотверженно боролся за сохранение письменного наследия мусульманских народов России. письменного наследия мусульманских народов России. Много сил вложил для сохранения документов Духовного управления, среди которых были и метрические записи по многим регионам Российской империи, мусульманские организации которых подчинялись Оренбургскому Магометанскому Духовному Собранию. Он обращался к научным учреждениям и органам власти с просьбой содействовать сохранению ценных документов, в большом количестве направляемых в качестве вторичного сырья для переработки в бумагу. Муфтий пытался сохранить старинные книги и рукописи в архиве Луховного старинные книги и рукописи в архиве Духовного

управления, часть которых хотел передать в научные учреждения с целью сохранения для потомков. В этот период он продолжал свои научно-исследовательские изыскания, занимался переписыванием различных источников, приводил в порядок свои сочинения и переписки.

В качестве муфтия Р. Фахретдинов принимал участие во встречах с представителями мусульманских стран. В 1926 году он участвовал на международном исламском конгрессе в Мекке (Саудовская Аравия).

Ризаитдин Фахретдинов владел тюркскими, русским, арабским, персидским и турецким языками. Он написал большое количество работ. Так, до 1917 года им было издано более пятидесяти книг и 700 статей, в том числе двух повестей «Сәлимә, йәки ғиффәт» («Салима, или Целомудрие», 1899), «Әсмә йәки ғәмәл вә яза» («Асма, или Проступок и наказание», 1903).

Начало художественного творчества Р. Фахретдинова восходит к первому периоду пребывания в Уфе. Им была написана повесть «Сэлимэ, йэки Ғиффэт» («Салима, или Целомудрие»), опубликованная в 1903 году в Казани под псевдонимом Гафир бир Габдулла. Повесть состоит из введения, 17 глав и заключения. Каждая из глав имеет идейное содержание. оглавление По мнению, литературоведа М. Надергулова, повесть напоминает художественные популярные восточные сочинения «Бахтияр-наме» и «Тутый-наме».

Известно, что Ризаитдин Фахретдинов написал также йондозо» повесть под названием «Таң одну eme звезда»), близкое «Салима, («Утренняя к повести или Целомудрие». Однако цензура не дала разрешение публикацию. Во время обыска Р. Фахретдинова рукопись данного произведения была конфискована полицией вместе с другими рукописями. К сожалению, данное сочинеие писателя не обнаружено.

Другая опубликованная повесть Р. Фахретдинова «Әсмә, йәки Ғәмәл вә яза» («Асма, или Проступок и наказание») начинается с описания башкирской степи, и наказание») начинается с описания оашкирской степи, с широкой ссылкой на дневник путешествия арабского путешественника Ибн Фадлана, являвшегося секретарем делегации Багдадского правителя, прибывшего в 922 году в Булгар: «В связи с тем, что наша повествование происходит в башкирских степях и городах, в которых проживают башкиры, будет уместно написать несколько предложений о башкирах...».

Исследователи научного художественного И творчества Ризаитдина Фахретдинова отмечают, что его деятельность является неотъемлимой частью лела представителей прогрессивной общественно-политической мысли Урало-Поволжья XIX — начала XX века. Ученый был проводил не только теоретические исследования, но и претворял на практике. По словам историка Ф. Баишева: «Многогранное творчество Фахретдинова сыграло важную роль в дальнейшем развитии общественной жизни в крае, в постановке общественно значимых проблем применительно к изменяющимся условиям жизни, не ограничиваясь лишь сохранения наследия предшественников... Риза Фахретдинов не был творческим деятелем, замкнувшимся в узконациональных рамках и изолированным от мировой культуры, литературы, науки. На формирование его

взглядов оказали влияние творчество как восточных, так и европейских ученых, мыслителей и литературоведов».

Р. Фахретдинов изучал биографии и творческую деятельность восточных ученых, в том числе уроженцев Урало-Поволжья. Им написаны ряд сочинений по теологии, истории религии, педагогике. Он является автором большого историко-биобиблиографического исследования «Асар» («Наследие», 1900–1908), «Асар» Фахретдинова содержит богатый фактологический материал и требует скурпулезного

изучения. Видные тюркские ученые-историки считают, что «Асар», содержащий редкие документальные материалы, будет постоянно использоваться исследователями.

Книга «Знаменитые женщины» была написана в библиографическом жанре для освещения жизни и деятельности известных женщин мусульманского Востока. В данном труде автор приводит список использованных книг и статей.

Ценным вкладом Р. Фахретдинова в развитие педагогики являются его многочисленные педагогические сочинения. Например, им были написаны «Наставления» с учетом пола и возраста. Первая из них «Наставления для мальчиков» состоит из 35, вторая — «Наставления для девочек» из 27, а третья — «Наставления для взрослых» из 15 глав и 11 назиданий. Также им были написаны книги «Воспитанная мать», «Воспитанная женщина, «Семья», «Воспитанный шакирд» и другие. Эти сочинения являются ценными работами, отражающие поистине народную педагогику, которое не хватало в период обучения в медресе самому автору. Его педагогические труды воспитывают молодых и взрослых, опираясь на историю, опыт предков, учитывая духовные и нравственные ценности народа.

Будучи высокообразованным мусульманским ученым, в определенные годы занимавший высокие посты в Оренбургском Магометанском Духовном управлении, позже в Центральном Духовном управлении мусульман России, Р. Фахретдинов написал достаточно большое количество книг по догматике и истории Ислама. Часть этих рукописных сочинений, в частности «Ислам дине» («Религия Ислама») хранится в Научном архиве УФИЦ.

России, Р. Фахретдинов написал достаточно оольшое количество книг по догматике и истории Ислама. Часть этих рукописных сочинений, в частности «Ислам дине» («Религия Ислама») хранится в Научном архиве УФИЦ.

В Научном архиве УФИЦ РАН хранится рукопись исторического сочинения Р. Фахрединова «Болгар ва Казан тюрклери» («Булгарские и казанские тюрки», посвященная истории тюркских народов Урало-Поволжья. В ней уделено место социально-экономической и духовной

истории Булгара, жизни ее народов, распространению Ислама в регионе. К историческим работам можно отнести также опубликованные им переводы на тюркский язык сочинений арабских путешественников Ибн Фадлана, Ибн Баттуты, ряда дневников путешествий местных уралоповолжских авторов, например, путевые заметки Исмагилага о посещении Индии с торговой целью и Ш. Марджани о совершении хаджа.

Рукописное сочинение Р. Фахретдинова «Йыуаныс» («Утешение»), хранящееся в Научном архиве УФИЦ РАН, состоит из тридцати глав, озаглавленных автором «меджлис» («собрание»). Предположительно она была написана в 1930 гг. Некоторые главы указанной работы были изданы в 2011 и 2021 гг. в транслитерации на основе современного башкирского языка.

Ризаитдин Фахретдинов умер в 11 апреля 1936 года и похоронен на мусульманском кладбище города Уфы. В течение своей жизни ученый активно участвовал в общественной жизни, писал и опубликовал множество книг, статей. Его рукописные сочинения хранятся в научных архивах Уфа, Казани, Санкт-Петербурга. При жизни им было издано более 150 публикаций книжного формата и более 700 статей в периодической печати. Творческое наследие ученого-просветителя продолжает привлекать внимание научных и исседователей.

## Список использованных источников и литературы

- Türkoğlu İ. Rusya Türkleri Arasındaki Yenileşme Hareketinin Öncülerinden Rızaeddin Fahreddin. – Ankara: Ötüken, 2000. – 368 s.
- 2. Байбулатова Л.Ф. «Асар» Ризы Фахретдинова: источниковая основа и значение свода. Казань: Татар. кн. изд-во, 2006.-174 с.
- 3. Баишев Ф.Н. Общественно-политические и нравственноэтические взгляды Ризы Фахретдинова. – Уфа: Китап, 1996. – 172 с.

- 4. Кутушев Р.Р. Материалы к библиографии Ризы Фахретдинова // Творчество Ризы Фахретдинова. Уфа, 1988. С. 54–61.
- 5. Научный архив Уфимского федерального исследовательского центра Российской академии наук (НА УФИЦ РАН). Ф. 7. Оп. 1. Д. 7.
- 6. Ризаэддин Фахреддин: Жизнь длиною в вечность / авторысоставители Д.Г. Гимранова, Л.И. Губайдуллина, Р.Х. Миннуллин. Казань, 2014. 148 с. (на рус. и тат. яз.).
- 7. Ризаэтдин Фахретдинов: Научно-библиографический сборник. Казань: Рухият, 1999. 224 с.
- 8. Салихов А.Г. Некоторые документы о создании и деятельности Общества по изучению Башкирии // Межкультурный диалог на евразийском пространстве: Материалы Всероссийской (с международным участием) научно-практической конференции, посвященной 85-летию доктора филологических наук, профессора Р.З. Шакурова, приуроченной к Году культурного наследия народов РБ. г. Уфа, 14 апреля 2022 г. Уфа: БГПУ им. М. Акмуллы, 2022. С. 28–32.
- 9. Фэхретдинов Р. Асар. Икенсе китап / Инеш һүз авт. Ғ.Б. Хөсәйенов, яуаплы мөх. М.Х. Нәзерғолов. – Өфө: РФА ӨҒҮ ТТӘИ, 2009. – 224 б.
- 10. Фэхретдинов Р. Йыуаныс. Беренсе китап / Инеш hүз авт. F.Б. Хөсэйенов, С.М. Хөсэйенов; яуаплы мөх. C.М. Хөсэйенов. – Өфө: РФА ӨҒҮ ТТӘИ, 2011. – 224 б.
- 11. Фэхретдинов Р. Йыуаныс. Икенсе китап / Төзөүселэр Г.Х. Абдрафикова (инеш һүз авт.), С.А. Искэндэрова, М.Х. Нэзерголов, (яуаплы мөхэррир), Ә.Ғ. Салихов, С.М. Хөсэйенов. Өфө: РФА ӨФТҮ ТТӘИ, 2021. 224 б.
- 12. Фэхретдинов Р. Нәсихәттәр (Наставления) / Тәржемәсеһе һәм төзөүсеһе Ә.Ғ. Сәлихов. Өфө: Гилем, 2003. 140 б.

### УДК 297

# ТОЛКОВАНИЕ КОРАНА «ТАУИЛАТ АХЛ АС-СУННА» АБУ МАНСУРА АЛ-МАТУРИДИ

Саяхов Р.Л., кандидат педагогических наук, ДОО ВО «Российский исламский университет» ЦДУМ России, г.Уфа, Республика Башкортостан

Аннотапия: Имя Абу Мансура имама ал-Матуриди (ум. 944/ 333) известно в среде российских мусульман-ханафитов прежде всего одной как эпомин  $u_3$ школ калама матуридизма. 3aбогатую свою интеллектуальный труд жизнь, мыслитель составил множество работ по каламу, усулю, искусству диспутов, экзегетике.

За последние годы были опубликованы десятки статей, освещающие самые различные аспекты его деятельности: теория познания, этика, калам, экзегетика. Вместе с тем, деятельность Абу Мансура ал-Матуриди в качестве экзегетамуфассира и автора многотомного труда Тауилат ахл ас-сунна изучена недостаточно.

**Ключевые слова:** Абу Мансур ал-Матуриди, Тауилат ахл ас-сунна, тафсир, экзегетика Корана, корановедение

В историческом плане, тафсир имама ал-Матуриди можно отнести к одним из наиболее ранних. В одно время с ним (IV век хиджры) работали над своими тафсирами Ибн Джарир ат-Табари и Абу Лайс ас-Самарканди. Примечательно, что Абу Мансур ал-Матуриди и Абу Лайс ас-Самарканди не только работали в одну эпоху, но и были земляками. Остальные известные и распространенные сегодня тафсиры были написаны значительно позже:

- Ибн Джарир ат-Табари (ум. 923/310, Багдад), тафсир (جامع البیان عن تأویل آی القرآن;
- Абу Мансур ал-Матуриди (ум. 944/ 333, Самарканд), тафсир (تأويلات أهل السنة);
- Абу Лайс ас-Самарканди (ум. /373, предположительно, Самарканд), тафсир (العلوم بحر);
- Абу Мухаммад ал-Багауи (ум. 1122/ 510, Мерверруд, Великий Хорасан), тафсир (معالم التنزيل);
- Махмуд аз-Замахшари (ум. 1144/ 538, Кёнеургенч, Туркменистан), тафсир ( لكشاف عن حقائق );
- Фахруддин ар-Рази (ум. 1209/ 606, Герат), тафсир

: (مفاتح الغيب)

- Абу АбдуЛлах ал-Куртуби (ум. 1273/ 671, Эль-Минья, Египет), тафсир;(الجامع لأحكام القرآن)
- Абдуллах ибн Умар ал-Байдауи (ум. 1286/ 685, Тебриз), тафсир (انوار التنزيل وأسرار التأويل);
- Ибн Касир (ум. 1373/774, Дамаск), тафсир ( تفسير ):
- Исмаил Хакки ал-Бурсауи (ум. 1715/ 1127, Бурса, Турция), тафсир (روح البيان في تفسير القرآن);
- Махмуд Шихабуддин ал-Алуси (ум. 1854/ 1270, Багдад), тафсир (وح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع ). (المثانى

Важно отметить также, что Абу Мансур ал-Матуриди был практически современником с авторами шести классических сборников хадисов, работавших в III (IV) веке Хиджры:

- Имам ал-Бухари (ум. 870/ 256 с. Хартанг, близ Самарканда);
  - Имам Муслим (ум. 875/261, Нишапур);
  - Имам Абу Дауд (ум. 888/ 275, Басра);
  - Имам ат-Тирмизи (ум. 892/ 279, Термез);
  - Имам ан-Нисаи (ум. 915/303, Палестина);
  - Имам Ибн Маджа (ум. 886/ 273, Казвин).

## Современное издание тафсира ал-Матуриди

Пятитомное тафсира издание бейрутским выпущенное свет издательством  $roдy^1$ , было Myaccacam ар-рисалат В 2004 подготовлено к печати в результате титанической работы исследователя Фатима Йусуф ал-Хайми по богословско-текстологическому анализу экземпляров, хранящихся в Дамасской национальной библиотеке ал-Асад, в Каирской библиотеке Дар ал-кутуб алмисриййат и в Мекканской библиотеке Мактабат ал-харам ал-маккий аш-шариф.

# Особености тафсира ал-Матуриди

Тафсир Абу Мансура ат-Табари относят к трудам, посвященным разъяснению мировоззрения людей сунны и согласия (أهل السنة والجماعة) и защите их взглядов перед лицом различных течений и, прежде всего, мутазилитов, рафидитов, каррамитов.

Будучи последователем имама Абу Ханифы (ум. 767/150), методология аргументирования которого опиралась одновременно и на разум и на исламские первоисточники (العقل والنقل), Абу Мансур ал-Матуриди

1

<sup>1</sup> Оригинальный источник:

الماتريدي. أبو منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي السمرقندي الحنفي (ت. 333 ه.). تأويلات أهل السنة. لبنان – بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون. الطبعة الأولى. 2004 م.

также строил свои суждения с опорой на эти два начала.

## Методологические особенности:

- 1. Рассматривая фрагмент, автор представляет два-три существующих толкования кого-то из сахабов, табии и заслуживающих доверия ученых. После критического анализа приведенных мнений, он высказывается за предпочтение одного из них, обосновывая свое суждение айатами, хадисами и достоверными сведениями.
- 2. Когда автор встречает мнение, отличное общепринятому в среде людей сунны и согласия, он открыто называет по имени автора или течение, а затем подвергает его аргументированной критике.
- 3. Правовые айаты автор толкует в соответствии с позицией имама Абу Ханифа, аргументируя ее предпочтительность перед другими школами фикха.
- 4. Отстаивая идеи людей сунны и согласия, автор пользуется как методом утверждения, так и методом отрицания. При необходимости, автор приводит различные чтения (قراءات), а также прибегает к филологическому анализу отдельных фрагментов.
- 5. Прибегая к аргументации посредством хадисов, Абу Мансур ал-Матуриди полагался на свою память и не сверял содержание с имеющимися сборниками. С одной стороны, это свидетельствует о феноменальной памяти ученого, но с другой это не уберегло труд от некоторых ошибок в передаче хадисов.
- 6. Рассматривая наиболее чувствительные вопросы веры, автор прибегает к методологии тематического, сопоставительного исследования,

когда по рассматриваемому вопросу выбираются все фрагменты, имеющие отношение к одной теме, с последующим комплексным их анализом. Так автор рассматривал, в частности, вопросы «утверждения на Троне»: (على العرش استوى). Таким образом, его можно считать одним из основателей тематического тафсира (نفسير موضوعي).

7. Размышляя над неоднозначными айатами ( أيات متشابهات), ал-Матуриди исходит из позиции, что «нет ничего подобного Ему» (сура аш-Шура, айат 11). Входя в дебаты с антропоморфистами (المتشابهة), он рассуждает следующим образом... Подразумеваемое под «Троном» и «утверждением» Всевышнего, нельзя толковать привычными для человека категориями и понятиями. Может ли разум создания претендовать на адекватное постижение Создателя?! Не закладывал Всевышний для человеческого разума больше того, что необходимо ему в бренной жизни. В своих рассуждениях человек, как создание Всевышнего, должен остановиться у назначенных ему границ. Не подобает человеку пытаться быть больше и выше того, что он собой действительно представляет. Человек есть суть ограниченная, не способная объять необъятное

### Экзегетические особенности:

В начале своей работы автор поясняет разницу между терминами *тауил* и *тафсир*. Он отмечает, в частности: «Тафсир принадлежит сахабам (у), а тауил - факихам. Сахабы... знали то конкретное обстоятельство, по которому ниспосылался (фрагмент) Корана (и сообщали о том конкретном смысле)... Тауил же состоит в том, чтобы представить

те смыслы, которые вообще может означать фрагмент, без предпочтения какого-то из них, поскольку невозможно сказать, что именно подразумевает в данном конкретном случае Сам Всевышний... Таким образом, тафсир несет один смысл, а тауил — несколько»<sup>1</sup>.

Подобное пояснение проявляет взгляд ал-Матуриди на функцию факихов: они должны раскрывать, разворачивать первоисточник, делая доступными для дальнейшего анализа все возможные смыслы, заложенные Всевышним в Откровении. Именно такому принципу он следовал, представляя по несколько возможных смыслов к каждому новому фрагменту Корана.

#### Этические особенности

Высокая мораль ал-Матуриди проявляется в том, что по завершению свободных суждений (чаще всего, относительно языковых особенностей отдельных слов и выражений), он оговаривается: «Поддержка — лишь с Аллахом». А после аргументации особо острых вопросов, он завершает суждение словами: «да упасет нас Аллах от чрезмерности в словах!».

#### Языковые особенности

Проводивший богословско-текстологический анализ труда специалист отмечает наличие нетипично построенных предложений и нетипичное использование некоторых слов, что затрудняет

<sup>1</sup> Оригинальный источник:

الماتريدي. أبو منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي السمرقندي الحنفي (ت. 333 ه.). تأويلات أهل السنة. لبنان – بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون. الطبعة الأولى. 2004 م. - ج. 1.

понимание смыслов, которые автор желает передать<sup>1</sup>. Данный факт осложняет работу с трудом как для специалистов из числа носителей языка, так и для хорошо владеющих арабским языком иноязычных исследователей.

#### Текстологические особенности

Наличие большого количества разночтений, связанного с сопоставлением трех копий труда (дамасская, каирская и мекканская), выполненных в XII и XIII веках Хиджры. На одной странице 10-20 разночтений, допущенных, приводится очевидно, переписчиками. Если учесть, что Абу Мансур ал-Матуриди работал над трудом на рубеже веков Хиджры, наличие разночтений имеющихся копиях вполне объяснимо: оригинал и копии разделяет почти 10 веков! Несомненно, что это затрудняет восприятие и анализ текста.

# Особенности толкования на примере суры ал-Фатиха

Толкованию суры *ал-Фатиха* отведено 10 страниц современного печатного издания. Первым айатом ал-Матуриди обозначает не *басмала*, а «хвала Аллаху...» (الحمد الله المحمد), что соответствует мнению факихов ханафитского мазхаба.

1

<sup>1</sup> Оригинальный источник:

الماتريدي. أبو منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي السمرقندي الحنفي (ت. 333 ه.). تأويلات أهل السنة. لبنان – بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون. الطبعة الأولى. 2004 م. - ج. 1. 18.

### Позиция относительно басмала<sup>1</sup>

Ал-Матуриди именует басмала как amтасмийат (التسمية) и отстаивает мысль, что басмала является айатом Корана, но не является частью суры ал-Фатиха. Аргументируя свою позицию, он приводит слова Пророка (م), обращенные к Убай бин Ка'б: «Я поведаю тебе об айате, который не был дан никому (из прежних посланников), кроме Сулеймана бин Дауда... Каким айатом открывается Коран?». Он (Убай) ответил: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного». И тогда Пророк (ഫ) «Это и есть тот айат». Комментируя данный хадис, ал-Матуриди замечает: «Если бы этот айат был частью суры ал-Фатиха, Пророк (ص) не назвал бы его открывающим Коран, именовал a его открывающим суру». В своей аргументации ал-Матуриди ссылается также на хадис кудсий, где Всевышний говорит о суре ал-Фатиха, не упоминая  $басмала^2$ .

В качестве другого аргумента о том, что басмала не является айатом суры ал-Фатиха, ал-Матуриди приводит слова сподвижников (Анаса ибн Малика, 'Али ибн Абу Талиба, 'АбдуЛлаха ибн 'Умара) о том, что они не слышали, чтобы Пророк () или праведные халифы, читая намаз, произносили бы вслух басмала.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Примечательно, что в иракской версии труда суждения о басмала расположено после рассмотрения первых трех айатов, в то время как в египетской версии суждение о басмала расположено перед разбором первого айата. Сейчас, вероятно, расположение басмала в оригинале установить достоверно не представляется возможным.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Оригинальный источник:

الماتريدي. أبو منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي السمرقندي الحنفي (ت. 333 ه.). تأويلات أهل السنة. لبنان – بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون. الطبعة الأولى. 2004 م. - ج. 1. 7-6ص.

### Приемы и методы

- 1. Толкование айатов посредством хадисов. При этом ал-Матуриди приводит хадисы без перечисления иснадов, либо хадисы со ссылкой на сподвижника (например, Ибн 'Аббаса). При этом он использует выражение: «рассказано от Ибн 'Аббаса, да будет доволен им Аллах» Сборники хадисов автор также не упоминает. Примечательно, что хадисы он именует как хабар (خبر).
- 2. Ссылка на бытовавшие толкования без указания на конкретные работы или на конкретные имена.
- 3. Толкование Корана Кораном: посредством сопоставления между сходными по смыслу айатами (тематический подход к толкованию Корана).
- 4. Языковое толкование: анализ использования отдельных слов-понятий в арабском языке. Иногда автор приводит поговорки, добавляя при этом: «как говорят люди... (وذلك قول الناس: كما ندين ندان).

### Критика мутазилитов

Несмотря на относительно небольшой объем суры, автор трижды критикует позицию своих идеологических оппонентов из числа мутазилитов: по вопросу о прибегании за помощью к Аллаху (в толковании слов «Тебе одному мы поклоняемся и к Тебе одному обращаемся за помощью»), о природе и направленности водительства Аллаха (в толковании слов «веди нас дорогой приямой»), а также по вопросу о природе благодетельствования Всевышнего (в толковании слов «путем тех, которых Ты облагодетельствовал»).

Например, рассуждая о словах Всевышнего «Тебе одному мы поклоняемся и к Тебе одному обращаемся за помощью», ал-Матуриди заключает: «вполне очевидно, что людям следует обращаться за помощью (в том, что им надлежит исполнять) и прибегать к защите (от того, чего следует сторониться) к Аллаху, и такова сунна лучших (из людей)». Далее он отмечает, что с таким положением согласны мутазилиты, по мнению не человеку не может вменяться в обязанность то, исполнения чего ему не дается изначально («по мнению мутазилитов, не может на человека возлагаться Аллахом что-то. возможность выполнения чего оставлена за Hum») $^1$ .

Таким образом, ал-Матуриди согласен, что вместе с обязанностями человеку даны и возможности их исполнения, но он критикует позицию мутазилитов, которые настаивают, что «нет здравости в том, чтобы просить то, что уже дано». По его мнению, для использования даже того, что уже дано свыше, необходимо обращаться за поддержкой к Всевышнему. Именно так следует понимать слова Всевышнего «Тебе одному мы поклоняемся и к Тебе одному обращаемся за помощью». И это никак не означает, что Он изначально что-то не дал или дал что-то в недостаточной мере.

В завершении толкования суры ал-Фатиха автор приводит ее достоинства, поясняет значение ее имен и обобщает общий смысл суры:

<sup>1</sup> Оригинальный источник:

الماتريدي. أبو منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي السمرقندي الحنفي (ت. 333 ه.). تأويلات أهل السنة. لبنان – بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون. الطبعة الأولى. 2004 م. - ج. 1. 9-8ص.

- -излечение от различных болезней духовного, душевного и физического плана;
- оберег от заблуждений и источник благодати; (فاتحة القرآن) «открывающая Коран» по расположению в Коране и особому духовному достоинству;
- (أم ُ ٱلقرآن) «мать Корана» предшествует чтению всего остального, является основой источником.

Основными смыслами, заключенными в суре, ал-Матуриди выделяет напоминание о благодатях верующим и прибегание за помощью от заблуждения. Знакомство с тафсиром Абу Мансура ал-

Матуриди Тауилат ахл ас-сунна позволяет прийти к следующим заключениям. В историческом плане, тафсир является одной из наиболее ранних работ по экзегетике Корана. В одно время с ним (IV век Хиджры) работали над своими тафсирами Ибн Джарир ат-Табари и Абу Лайс ас-Самарканди. Важно отметить также, что Абу Мансур ал-Матуриди был современником авторов шести классических сборников хадисов, работавших в III (IV) веке Хиджры.

методологическом плане R ал-Матуриди сочетает опору на первоисточники с использованием собственного суждения на базе сравнения различных высказываний сахабов и табиинов, сопоставления различных чтений Корана, личных умозаключений. При этом любопытно, что ал-Матуриди не приводит иснады, как это было распространено в ранних тафсирах. Рассматривая наиболее чувствительные вопросы веры, автор прибегает к методологии тематического, сопоставительного исследования. Значительные усилия автор уделяет критике мутазилитов.

### УДК 025.171:027.021:81:398(470.57)

### МАТЕРИАЛЫ ПО ЯЗЫКОЗНАНИЮ И БАШКИРСКОМУ НАРОДНОМУ ТВОРЧЕСТВУ В ФОНДЕ НАУЧНОЙ БИБЛИОТЕКИ УФИЦ РАН

Сибагатова Р.Ю., кандидат филол. наук, заведующая Научной библиотекой УФИЦ РАН, Уфа, Республика Башкортостан

Народное творчество Аннотация: оказывает развитие влияние на обогащение огромное письменной литературы и культуры. В 1920 годы, в период становления башкирского литературного стремились языка. *ученые* также использовать внутренние ресурсы максимально грамматическими, стилистическими, всеми орфографическими изменениями.  $\boldsymbol{a}$ также диалектизмы.

**Ключевые слова**: Народное творчество, лексика, Научная библиотека УФИЦ РАН, Г.Вильданов, литературный язык, терминология.

Общеизвестно, что литературный язык возникает на творчества, который народного основе фундаментом письменной литературы и культуры. Именно в нём отражается все духовное богатство и культура народа. В XVIII-XIX вв. русские ученые хорошо понимали это и активно использовали народное творчество для практических целей (для изучения культуры, философии и менталитета народа). Например, П.Паллас, П.И. Рычков др., записывая фольклорные материалы, находили информацию местах залежей полезных 0 ископаемых, переправах и бродах и др. Таким образом,

значение народного творчества стало намного шире, охватывая всю жизнедеятельность нашего общества.

В конце XIX — начале XX века фольклор стал истоком творчества национальных поэтов тюркского мира. Например, первые национальные поэмы в башкирской литературе также были основаны либо на фольклорном, либо на религиозном сюжетах, как, например, в произведениях М.Гафури, Ш.Бабича и др. Значительная часть этого богатого наследия хранятся в фондах Научной библиотеки УФИЦ РАН, которая является крупнейшим информационным центром Республики Башкортостан с разносторонним научным профилем.

Фонд Научной библиотеки содержит более 740 000 ед.хр., в т.ч. 245000 экз. на иностранных языках. Периодические издания составляют около 446 000 экз., из них половина на иностранных языках. Многие издания представлены в республике в единственном экземпляре. Уникален фонд редких книг, насчитывающий 17 тыс. экз. книг, журналов, карт на русском и иностранных языках, в том числе и на арабской графике (более 2000 книг). В фонде имеются издания XVI–XVII., ряд ценных изданий XVIII-XIX вв. по этнографии, истории Башкирии и Урала, есть труды исследователей Башкирии Палласа, Рычкова, Лепехина и др. Отечественная периодика представлена фонде академическими изданиями с 1864 года советского периода<sup>2</sup>. На основе этих изданиями проследить материалов этапы онжом развития и становления национального языкознания.

 $<sup>^1</sup>$  Сибэғ<br/>әтов Ф.Ш. Башҡорт әзәбиәтендә Көръән мотивтары. – Өфө: <br/> Ғилем, 2001. – Б.101.

 $<sup>^2</sup>$  Сибагатова Р.Ю., Гиниатуллина Л.М. Научный архив и Научная библиотека УНЦ РАН как источники изучения литературы и культуры Башкортостана // Филологические науки. Вопросы теории и практики. 2017. – №1–2 (68). — С.43–45.

Как известно, по способу обогащения лексического состава языка условно разделяются на две группы: 1) внутренние ресурсы со всеми грамматическими, стилистическими, орфографическими изменениями, а также диалектизмы; 2) внешние ресурсы — заимствованные слова: в начале 20-х годов XX в. — арабские, персидские термины; в конце 20-х гг. (примерно, с 1927 года) — русские и вошедшие через него европейские термины (социализмы, интернационализмы). К внутренним ресурсам входят обогащения лексики за счет диалектных слов и «художественными» выражениям из народного творчества.

В ходе формирования современного башкирского литературного языка и терминологии в 1920 — 1930 гг. именно национальный фольклор стал основным источником обогащения лексики. Поэтому в этот период начинается активный сбор образцов народного творчества. В национальных республиках к этому времени еще не сложилась подобная система сбора и систематизации фольклорных материалов. В основном в этой области работали краеведы и передовые представители народа, которые были идейно заинтересованы в сборе, изучении и популяризации культурного наследия своего народа.

16 февраля 1922 г. постановлением ЦИК Башкирской

16 февраля 1922 г. постановлением ЦИК Башкирской АССР в г. Стерлитамаке создается Общество по изучению быта, культуры и истории Башкирии, а в сентябре он был реоргонизован в Академический центр. С самого начала Центр приступил к разработке отдельных вопросов истории и этнографии края, сбору краеведческого материала.

В его обязанности входила разработка программ и методики преподования в школах применительно к местным условиям, составление учебников и пособий для школ, организация научных экспедиций, созывы научных

конференций, создание и руководство научными обществами<sup>1</sup>. Многие материалы Центра были изданы в журналах «Аймак» («Башкорт аймағы») и «Белем».

Разрабатываются и издаются методические инструкции по сбору народного творчества: «Инструкция по сбору и изучению башкирского народного творчества» Н. Тагирова (1922), статья Х. Габитова «Примеры из народного творчества» (1923).

По этому направлению особенно активно работал и заведующий методическим отделом Академического центра Габделахат Фазлыевич Вильданов. Он собирал и издавал материалы народного творчества по разным жанрам: загадки, пословицы, эпосы, сказки. В 1924 г. Г.Вильданов совместно Х.Габитовым издают в Центре восточных изданий Москвы в типографии «Красный восток» первую часть сборника пословиц «Мудрость (Башкирские пословицы поговорки)», И предков («Боронғоларзың һүззәре. Башкорт телендә мәкәлдәр һәм тапкыр hүзээр») с тиражом 3000 экз. В сборник вошло 1130 пословиц и поговорок. Н.К. Дмитриев в журнале «Книгоноша» публикует развернутую рецензию на книгу (1924. №41. C. 13).

В эти годы издаются статьи Г.Ф. Вильданова «Башкорт кашкалары» (Башкорт аймағы. 1925. №1), «Башкорт әкиәттәренең берене» (Башкорт аймағы, 1927. №3), «Башкорттарза сеңдәү» (Башкорт аймағы, 1927. №3), «Кобайырзар башкортса» (Башкорт аймағы. 1927. №4) и др.

В 1927 г. Г.Вильданов издает сборник «Башкорт йомактары» («Башкирские загадки»), в который вошла 431 загадки, собранные им среди башкир Масягутовской, Тамьян-Катайской, Зилаирской, Стерлитамакской кантонов.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ЦГИА РБ. Ф. 798. Оп.1. Д.902. Л.25.

Когда началась кропотливая работа по развитию и формированию лексического состава башкирского литературного языка, так же возникает необходимость по изучению диалектов данного народа. Как и народное творчество, диалектные слова являются одним из важнейших внутренних ресурсов языка. И в связи этим в истории башкирского языка с 1928 по 1940 гг. проводится более десятка лингвистических экспедиций, где накапливались ценнейшие материалы.

Первые комплексные экспедиции возглавлял сам Николай Константинович Дмитриев. В составе отряда работали и местные ученые — М.М. Билялов, З.Ш. Шакиров, Т.Я. Давлетшин, С.Г. Мирясов. В настоящее время «Отчет о работе лингвистикофольклорного подотряда Башкирской экспедиции Академии наук за 1928 год» хранится в Научном архиве УФИЦ РАН<sup>1</sup>.

В 1930-е годы наряду со сбором фольклорных материалов активизируется и их публикация. Например, в периодических изданиях были опубликованы материалы, собранные в ходе экспедиций, записанные писателем Даутом Юлтыем «Сказка о законе Ленина» (1935), «Дева и царь» (1938), «Поиски счастья деда Джяляла» (1938; эти сказки в том же году были изданы на русском языке), сборник Габдулла Амантая «Башкирские пословицы» (1936. 30 с.), «Загадки» (1936. 18 с.); Галимова Саляма «Башкирские советские народные песни» (1939. 97 с.), «Башкирские поговорки» (1939. 36 с.), С.Мирясова «Пословицы и загадки из башкирского творчества» (1936),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сибагатова Р.Ю., Ураксин З.Г. Отчеты экспедиций (1928–1936 гг.), хранящиеся в Научном архиве УНЦ РАН, как первоисточник по башкирскому языку // Археография Южного Урала. Материалы VI Межрегиональных научно-практических конференции. – Уфа, 2006. – С. 127-131.

где были представлены 1731 пословиц и 708 загадок. Башкирским научно-исследовательским институтом языка и литературы подготовлен и издан сборник «Башкирские народные сказки» (1939. 200 с.), куда вошли 25 сказок и 8 кулямасов<sup>1</sup>.

Как видим, за короткое время в этой области сделано многое. Таким образом, народное творчество, существовавшее до сих пор в локальном виде, выходит к широкому кругу читателей. Изданные тексты внесли огромный вклад в обогащение лексики башкирского литературного языка. Народные и диалектные слова порой заменяли арабско-персидские заимствования.

Народное творчество оказало огромную роль не только в обогащении лексики литературного языка, но и в искусстве. Фольклорные традиции стали также основой современного башкирского театра. По результатам гастролей башкирского театра в Москве в 1925 году писатель Сагит Агиш по публикациям столичных театральных критиков отметил, «репертуар башкирских артистов в фольклорно-этнографическом направлении московскими зрителями воспринимался теплее, чем классика»<sup>2</sup>. На фольклорно-этнографическом материале, например, основаны пьесы Д. Юлтыя «Карагул», С. Мираса «Салауат», Х. Габитова «Ынйыкай и Юлдыкай», М.Бурангулова «Таштугай», «Идукай и Мурадым» и др.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Көләмәс – жанр башкирского фольклора, шуточное прозаическое произведение с неожиданным и парадоксальным финалом. Они высмеиваются такие недостатки людей, как глупость, жадность, тщеславие, лень, суеверие, общественные пороки – несправедливость, зазнайство, бюрократизм, взяточничество. Остроумный и находчивый человек является действующим лицом кулямаса. Распространен в фольклоре многих народов.

 $<sup>^2</sup>$  Сибэгэтов Ф.Ш. Йылдар тауышы. Башкорт журналистика тарихы буйынса укыу кулланманы. – Өфө: БашДУ, 2003. – Б.56.

Когда начинается взаимосвязь с европейскими странами то и в фольклоре начинает преоблодать западное влияние. Это уже современный фольклор. В них уже больше употребляются русские и зарубежные слова заимственные через русского языка. Для примера можем привести башкирские пословицы, использующие русские слова: «Яканы юк тун булмас, законы юк ил булмас» («Без воротника не будет шубы, без закона – страны»), «Брат – браттың тирмән тартканына не рад» («Брат не рад за работу в мельнице») – слово *брат* вошел в состав языка приблизительно в XX веке, а особенно интенсивно начал использоваться в годы Империалистической войны; «Ир какканда мир кағыр» («Когда муж обижает, то и мир (общество) будет обижать») – слово мир вошел вместе с административными терминами как мировая судья. Поэтому в разговорной речи использовался как синоним слов « страна», « общество»; «Бурзы йөккэ, мулланы мәктәпкә, кулакты колхозға якын ебәрмә» («Вора ближе не подпускай к возу, муллу – к школу, кулака – в колхоз») – слова кулак, колхоз вошли в обиход во время коллективизации; «Мәсеттә михнәт, клубта рәхәт бар» («В мечети трудно, а в клубе хорошо») – слово  $\kappa n y \delta$  – во время комсомола. В мусульманском мире запрещалось собираться женщинам и мужщинам в одном помещении, а слово « клуб» их объединял. Как видим в фольклоре отразились и исторические и политические события. В некоторых жанрах видны научные и производственные изменения. Например загадки: «Канаты бар – кағышмай» («Крылья есть, но не машут») – (самолет), «Камыты юк, дуғаны юк, кара атым егеүле» (поезд), «Кырға китәр, урманға ныймас, үзе рельста бара, рельсын йыйнап бара» («В поле выйдет, в лес не войдет, на рельсах едет, свои рельсы собирает») (гусеничный трактор) и т.д.

Таким образом народное творчество оказало огромное влияние на обогащении литературного языка. Это явление не прекращается в рамках 1920-1930 гг. В конце 90-х годов XX века снова начали обращаться к внутренним ресурсам, стараясь использовать исконно родные слова, заменяя заимствованных.

### Список использованных источников и литературы

- 1. Горький М. О литературе. М.: Советский писатель, 1953.
- 2. Сибагатова Р.Ю., Гиниатуллина Л.М. Научный архив и Научная библиотека УНЦ РАН как источники изучения литературы и культуры Башкортостана // Филологические науки. Вопросы теории и практики. 2017. №1–2 (68). С.43–45.
- 3. Сибагатова Р.Ю., Ураксин З.Г. Отчеты экспедиций (1928—1936 гг.), хранящиеся в Научном архиве УНЦ РАН, как первоисточник по башкирскому языку // Археография Южного Урала. Материалы VI Межрегиональных научнопрактических конференции. Уфа, 2006. С. 127-131.
- 4. Сибагатов Ф.Ш. Башҡорт әҙәбиәтендә Көръән мотивтары = Коранические мотивы в башкирской литературе. Өфө: Ғилем, 2001. 148 б.
- 5. Сибәғәтов Ф.Ш. Йылдар тауышы. Башкорт журналистика тарихы буйынса укыу кулланмаһы = Летопись века: краткая история башкирской журналистики. Уфа: БашГУ, 2003. 104 с.
- 6. ЦГИА РБ. Ф. 798. Оп.1. Д.902. Л.25.

### УДК 001.92:37(470.57):930.253:001.89(061.6)

# НЕСКОЛЬКО СЛОВ О ФОНДЕ Р.ФАХРЕТДИНОВА В НАУЧНОМ АРХИВЕ УФИМСКОГО НАУЧНО-ИСЛЕДОВАТЕЛЬСКОГО ЦЕНТРА РАН

Сибагатов Ф.Ш., кандидат филологических наук, доцент, заведующий отделом рукописей и редких изданий Национальной библиотеки им. А.З. Валиди РБ, г.Уфа, Республика Башкортостан

**Аннотация:** Статья посвящена фонду ученого и религиозного деятеля Р. Фахретдинова, хранящего в настоящее время в Научном архиве Уфимского научно-исследовательского центра РАН в объеме 40 томов. Фонд является ценнейшим источником по истории и культуре не только Башкортостана и Урало-Поволжского региона, но и Средней Азии и Кавказа.

**Ключевые слова:** *Р. Фахретдинов, Научный архив УФИЦ РАН, фонд, опись, том, рукопись.* 

Ризаитдин Фахретдинов (1859–1936) — видный башкирский ученый-востоковед, педагог-просветитель и религиозный деятель, муфтий ЦДУМ Внутренней России и Сибири (1922–1936). Получил известность и как общественный деятель — в декабре 1917 года участвовал в работе III Всебашкирского учредительного курултая (съезда), в котором был избран в состав Кесе-Курултая — предпарламента республики. Являлся уполномоченным Башкирского шуро (совета) по Караван-Сараю (Оренбург). Советское правительство, особенно Народный комиссариат иностранных дел, также стремилось использовать его высокий авторитет среди мусульман мира в своих

пропагандистско-политических целях. Например, в 1926 г. Р.Фахретдинов возглавил делегацию советских мусульман на Мекканском исламском конгрессе<sup>1</sup>.

Р.Фахретдинов, как ранее отмечал он сам, всегда работал во благо будущих поколений, чтобы духовное наследие наших народов дошел до потомков. Как в позднее справедливо отмечал Д.С. Лихачев, «Память противостоит уничтожающей силе времени. Это свойство памяти чрезвычайно важно. Принято элементарно делить время на прошедшее, настоящее и будущее. Но благодаря памяти прошедшее входит в настоящее, а будущее как бы предугадывается настоящим, соединенным с прошедшим. Память – преодоление времени, преодоление смерти»<sup>2</sup>.

Исследователи Д.Ю. Арапов и И.Л. Алексеев указывают, в фонде постоянной комиссии по вопросам культов при Президиуме ЦИК СССР Государственного архива Российской Федерации (Ф. 5263) выявлены два письма Ризаэтдина председателю ЦИК М.И. Калинину от 29 декабря 1923 г. и 15 ноября 1928 года о сохранении архива ЦДУМ и издании религиозной литературы. «Они написаны Фахретдиновым по всем правилам этикета, среде русской интеллектуальной принятого в политической элиты XIX - начала XX в. Последнее свидетельствует не только о его глубочайших познаниях в исламском богословии и традиционных мусульманских науках, но и о высокой светской культуре автора. Корреспонденции возможность представить дают драматизм борьбы Фахретдинова, понимавшего важность

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Романенко В.С. Сотрудничество советской дипломатии и мусульманского духовенства в 20-е гг. ХХ в. (К 80-летию со дня проведения Первого всемирного мусульманского конгресса). — Нижний Новгород, 2005.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Лихачев Д.С. Искусство памяти и память искусства. Письма о добром и прекрасном. – Москва, 1985. – С. 160-161.

сохранения архива ЦДУМ в целостном виде для формирования культурного и национального самосознания мусульманских народов. В период становления советской государственно-идеологической системы он видел путь к сохранению их духовных сил в издании религиозной литературы и периодики» 1.

Риза Фахретдинов многое сделал для того, чтобы спасти от гибели архив Духовного собрания. Например, в 1923 году в своем письме М.И. Калинину ученый писал: «Такой сокровищницей является хранящийся в городе Уфе при Духовном управлении мусульман архив. Оценивая по достоинству, какое богатое собрание материалов исторического, бытового и демографического характера [находится в их распоряжении], мусульмане архив будет тоте использован надеются, что мусульманами-историками и бытописателями. Дела этого архива могут быть подразделены на следующие категории: определения (фетвы в разъяснении 1) религиозные шариата); 2) дела о лицах, подвергавшихся испытанию на пригодность занятия духовных должностей; 3) дела, основанные на правилах шариата по семейным спорам; 4) жизнеописания духовных ученых, подведомственных Духовному управлению; 5) сведения о числе приходов и мечетей и их истории; 6) метрические записи и 7) дела о духовных учебных заведениях»<sup>2</sup>. Таким образом, ученый любыми способами пытался сохранить архив Духовного что управления, прекрасно понимая, антирелигиозной борьбы они могут быть уничтожены.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Арапов Д.Ю., Алексеев И.Л. Мусульмане... преисполнены надежды, что будут полностью обладать и пользоваться правами ... дарованными РСФСР. Письма председателя ЦДУМ муфтия Р.Фахретдинова председателю ЦИК М.И. Калинину. 1920-е гг. // Отечественные архивы. − 2006. − №5. − С.99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С.99.

Он поддерживал тесные связи с известными востоковедами В.В. Бартольдом, И.Ю. Крачковским, А.Н. Самойловичем. В 1925 году Президиум Академии наук СССР пригласил Р. Фахретдинова в качестве почетного гостя на юбилейные торжества, посвященные 200-летию Академии наук страны.

Р.Фахретдинов оставил богатейшее письменное наследие, которое является ценнейшим источником по истории и культуре не только Башкортостана и Урало-Поволжского региона, но и Средней Азии и Кавказа. Будучи в 1908–1918 гг. редактором журнала «Шуро» (Оренбурге), он опубликовал в нем 179 биографических статей о видных деятелях мусульманской культуры.

Работая в Духовном собрании в должности казыя (1891—1906 гг.), Р.Фахретдинов приводит в порядок архив и положил начало архивной обработке и музеефикации его фондов, систематизировал и описывал материалы и начал публикацию наиболее ценных документов. В дальнейшем эти материалы стали основой для его трудов.

Выявление и изучение этих ценных документов является важнейшей задачей для ученых, ибо «исследование письменных памятников давно вызывает интерес в мировой науке. ... Мусульманская книжная культура народов России, в том числе башкир, до начала XIX века фактически состоит лишь из рукописных книг. В этих книгах зафиксирована вся культура, литература, духовный мир народа» 1.

В настоящее время в Научном архиве Уфимского научно-исследовательского центра (НА УФИЦ) РАН создан его личный фонд. «Фонд состоит из 42-х томов,

 $<sup>^1</sup>$  Абдрафикова Г.Х. Творческое наследие Р. Фахретдинова как источник духовной культуры народов России и мусульманского Востока // Филологические науки. Вопросы теории и практики. - 2015. - №7(49): в 2-х ч. Ч. II. - С. 13.

написанных на арабском алфавите: а) рукописи 3-го и 4-го томов книги «Асар», подготовленные к печати, но неопубликованные; б) сборник источников (подлинники писем, сообщений различных авторов), использованных при написании « Асара», рукописи многочисленных работ фондообразователя по истории ислама, истории культуры, общественной мысли, этике, морали, педагогике, в том числе сочинение «Йыуаныс» («Утешение»), состоящее из 24 бесед. ... К 42-м томам приобщены воспоминания родственников и современников о Р.Фахретдинове и их письма в количестве 28 ед.хр.»<sup>1</sup>.

В отделе редких книг Научной библиотеки УФИЦ РАН и отделе восточных рукописей ИИЯЛ УФИЦ РАН, отделе рукописей и редких книг Национальной библиотеки хранятся изданные при его жизни старопечатные книги. Архивные материалы охраняться также в фондах Института восточных рукописей РАН (Санкт-Петербург).

В его рукописной коллекции огромное количество записей и исследований по философии, социологии, религии, культуре арабов, персов и других народов. Ряд материалов посвящены вопросам взаимосвязи и взаимодействия литератур и типологической общности культур. Часто приводит цитаты из оригиналов таких классиков арабо-персо-тюркской литератур, как аль-Маари, Фирдоуси, Рудаки, Омар Хаям, Хафиз, Низами Гянджави, Навои, Физули и др., также дает смысловой перевод из трудов на арабском и персидском языках на тюрки.

 $<sup>^1</sup>$  Сибагатова Р.Ю. Научный архив Уфимского научного центра РАН: история и современность // Известия Уфимского научного центра РАН. -2011. - T.1. - № 1. - С. 175.

Например, в первом томе собраны материалы на арабском языке, переписанные в 1874–78 годах<sup>1</sup>. Во втором томе также скомпонованы тексты на арабском языке. Например, в трактате «Байану-л тарджи-и фи-л Куръан» (Пояснение повторений в Коране) обсуждается некоторые комментарии по вопросам повторного чтения отдельных аятов, ряд материалов посвящены грамматике арабского языка, грамматическим правилам чтения Корана и др.<sup>2</sup> Третий том (1880) посвящен вопросам шариата<sup>3</sup>.

В четвертом томе большинство материалов связаны с темой суфизма. Например, приводятся сведения о суфийских наставниках<sup>4</sup>, силсила шейхов Мухаммада ал-Баха, ид-дин Накшбанд ал-Бухари, который включает в себя 145 имен, начиная с пророка Мухаммада и далее в хронологическом порядке имена наиболее крупнейших представителей исламской культуры. Под номером 144 следует Зайнулла ... Урали. По видимому, здесь имеется ввиду Зайнулла Расули (1833–1917) – крупнейший богослов из башкир, продолжатель суфийского тарриката накшбандия. Таким образом, автор доводит свою хронологию до своих дней<sup>5</sup>. Р.Фахретдинов, несмотря на молодость, а данный том был переписан в 1880 году, общемусульманской останавливается только В не проблеме, но и старается придать ей региональный характер. Далее это подтверждает и список суфиев, который включает в себя 24 имени.

Пятый том представляет собой комментарий на книгу мусульманского ученого Надим ад-Дина известного Насафи (XIV в.) «Знаменитый комментарий

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Научный архив Уфимского научно-исследовательского центра РАН (далее –НА УФИЦ РАН). Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 1. 183 с. <sup>2</sup> НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 2. 440 с. <sup>3</sup> НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 3. 399 с. <sup>4</sup> НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 4. С. 127–130. <sup>5</sup> НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 4. С. 169–171..

дополнениями уважаемого Исмаила ал-Кульнабауи на комментарий трактата «Акаид» Умара ан-Насафи»<sup>1</sup>.

Среди рукописных томов Р.Фахретдинова, огромный интерес для ученых представляет многотомные сочинение Р.Фахретдинова «Асар». Био-библиографическое сочинение состоит из четырех томов. 15 выпусков первых 2-х томов были изданы в 1900–1908 гг. в Казани и Оренбурге, остальные тома остались в рукописной форме. Здесь представлены очерки о 1009 известных мусульманских ученых и государственных деятелях X — начала XX в. Благодаря своей фактографической ценности, сочинение постоянно будет использоваться спросом у исследователей. 12 том был переписан в 1930 году и дает сведения о башкирских и татарских поэтах и религиозных деятелях XIX в. Следуя традиции, в конце рукописи автор приводит сведения «об упомянутых именах»<sup>2</sup>. В 13–14 томах автор продолжает приводит сведения с и религиозных деятелях XIX-начала XX веков.

Также большую ценность представляет его сочинение «Йыуаныс» («Утешение») $^3$ , которую он закончил только к тридцатым годам XX века. По мнению Г.Б. Хусаинова, первоначально рукопись состояла из двух частей с общим объемом 1160 страниц. Данная книга также является своего рода энциклопедией, построенной в виде философских бесед о жизни, быте, культуре и нравственности. В композиционном плане книга состоит из 54 бесед («мәжлес»). Судьба первой части в 573 страниц, к сожалению, до сих пор остается неизвестной.

Вторая часть, хранящая в фондах архива, начинается с двадцать пятой беседы. Вот содержание бесед: мир, бытие, природа, среда; духовный мир, дух, ум, ремесло, торговля, история, книга и печать, литература, искусство,

 $<sup>^1</sup>$  НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 5. 361 с.  $^2$  НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 12. 336 с.  $^3$  НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 16.

(арабские, иранские, турецкие), литература поэты Туркестана и др., свои поэты; музыка (голос, мелодия), правительства, государства, цари, ученые; животный мир; пища; добрые характеры, испорченные или дурные характеры, вежливость, мораль и нравственность, воспитанность; просвещение, культура, религия, нравы, обычаи, жизнь, смерть, воля, невольничество, справедливость, несправедливость и др. Например, двадцать восьмая беседа «Семья. Народ и племя» посвящена вопросам семейных отношений. По мнению автора, любовь к детям и наслаждение их существованием дает возможность родителям забыть о тяготах жизни и на время освободиться от других земных забот. В свою очередь дети должны уважать и почитать своих родителей, ухаживать за ними.

Для обоснования своих идей Р.Фахретдинов часто цитирует Коран, обращается высказываниям известных арабо-мусульманских ученых и мыслителей, часто комментируя их. В некоторых местах встречается и поэтические наставления.

18 том фонда — «Путешествие Ибн Фадлана в Булгар» (1920) — это обращение ученого ранним периодам истории нашей страны и мусульманского Востока. Автор указывает, что во время работы над данной рукописью, вместе с трудами «Мисбахал-булдан» Я.Хамауи он использовал также публикации Заки Валидова.

В заключении необходимо отметить, что творческое наследие Р. Фахретдинова имеет огромное значение для многонациональной культуры нашей страны.

### Список использованных источников и литературы

1. Романенко В.С. Сотрудничество советской дипломатии и мусульманского духовенства в 20-е гг. XX в. (К 80-летию со дня проведения Первого всемирного мусульманского конгресса). – Нижний Новгород, 2005.

- 2. Лихачев Д.С. Искусство памяти и память искусства. Письма о добром и прекрасном. Москва, 1985.
- 3. Арапов Д.Ю., Алексеев И.Л. Мусульмане... преисполнены надежды, что будут полностью обладать и пользоваться правами ... дарованными РСФСР. Письма председателя ЦДУМ муфтия Р.Фахретдинова председателю ЦИК М.И. Калинину. 1920-е гт. // Отечественные архивы. 2006. №5. С.99–113.
- 4. Абдрафикова Г.Х. Творческое наследие Р. Фахретдинова как источник духовной культуры народов России и мусульманского Востока // Филологические науки. Вопросы теории и практики. 2015. №7(49): в 2-х ч. Ч. II. С. 13-15.
- 5. Сибагатова Р.Ю. Научный архив Уфимского научного центра РАН: история и современность // Известия Уфимского научного центра РАН. 2011. Т.1. №.1. С. 172—177.
- 6. Научный архив Уфимского научно-исследовательского центра РАН (далее –НА УФИЦ РАН). Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 1. 183 с.
- 7. НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 2. 440 с.
- 8. НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 3. 399 с.
- 9. НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 4. 371 с.
- 10. НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 5. 361 с.
- 11. НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 12. 336 с.
- 12. НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 16. 337 с.
- 13. НА УФИЦ РАН. Ф. 7. Оп. 1. Ед.хр. 18.

# Ғ.С. КУНАФИН – XIX БЫУАТ АЗАҒЫ – XX БЫУАТ БАШЫ РУХИ МИРАСЫБЫЗЗЫ ӨЙРӘНЕҮСЕ ЭНЦИКЛОПЕДИК КОЛАСЛЫ ҒАЛИМ-ПЕДАГОГ

Сибәгәтов Ф.Ш., филология фәндәре кандидаты, доцент, Әхмәтзәки Вәлиди исемендәге Милли китапхананың кулъязмалар һәм һирәк китаптар бүлеге мөдире Өфө к., Башкортостан

**Аннотация:** Статья посвящена деятельности профессора Г.С. Кунафина, который внес заметный вклад в изучении истории башкирской литературы конца XIX-начала XX веков. Ученый-педагог ведет исследования различных активные в областях гуманитарной науки, как история теория литературы, литературная критика, текстология, источниковедение и культурология.

**Ключевые слова:** Г.С. Кунафин, духовное наследие, текстология, подготовка кадров, М.Уметбаев.

XX быуаттың һуңғы утыз йылы — XXI быуат башында башкорт гуманитар фәне майзанына рухи мирасыбыззы өйрәнеүселәр сафы тулылана бара. Был сафка басыузың, унан да бигерәк лайыклы урын алып, танылған фән әһеле, абруйлы шәхес булып китеүзең ни тиклем ауыр икәнлеген һәр кем белә. Фән менән бер рәттән ғилми-педагогик эште лә алып барыу иһә бик һирәктәр өлөшөнә төшкән көмөш булып тора.

Был йылдарза Башкорт дәүләт университетының филология, һуңынан башкорт филологияһы һәм журналистика факультетында белем алған талиптар, ул вакытта иғтибар итмәһәләр зә, хәзер йылдар үтә барған

hайын үззәрен ниндәй шәхестәр укытканын аңлайзарзыр: Кирәй Мәргән, Роберт Байымов, Марат Зәйнуллин, Ғәли Сәйетбатталов, Нәғим Ишбулатов h.б.

 Fиниәтулла Сафиулла улы Ҡунафин – бына ошо юғарылыққа күтәрелә алған, башқорт әзәбиәт ғилеменең хэзерге гуманитар фэндең көслө бер тармағына эүерелеүенэ ифрат зур өлөш индергэн hэм бөгөнгө көндэ уның йөзөн билдэлэгэн, юғары профессиональ кадрзар эзерлэүгэ тос өлөш индергэн шундай ғалимдарзың береће. Ул гуманитар фәндең төрлө өлкәләрендә, атап әйткәндә, әзәбиәт ғилеменең барлык тип әйтерлек тармактарында: әзәбиәт тарихы һәм теорияны, әзәби тәнкит, текстология, өйрәнеү кеүек йүнәлештәрендә сығанақтарзы сығанақтарзы өйрәнеү кеүек иүнәлештәрендә пәм культурология өлкәләһендә әүзем тикшеренеүзәр алып барған тәрән фекерле һәм киң қарашлы ғалим-педагог. Студент йылдарынан уқ халқыбыззың рухи биографияны кызықнындыра уны. Республикабыз вуздарында, хатта БДУ-ла әзәби мирасыбыз йүнләп өйрәнелмәгән бер сақта, XIII быуат башында язылған «Кодекс Куманикус» («Коман мәжмүғәhe») нелит комарткылағы йомактарзы, мәжмүнәпс») тигән комарткылағы иомактарды, әйтемдәрде, һүздәрде төрлө яклап өйрәнеп, улардың башкорт теленә һәм һүз сәнғәтенә типологик яктан ғына түгел, ә генетик йәһәттән окшаш булыударын нигедләп диплом эше итеп яклауы үзе бер уңғанлық һәм қыйыулық Башкорт дәүләт университетының филология була. факультетын тамамлаған йәш белгесте аспирантураға тәкдим итәләр. Диссертация темаһын башкорт әзәбиәтенең революцията тиклемге дәүеренә бәйле ала. Өфө, Ырымбур, Ленинград, Казан архивтарында, китапханаларында ныкышмалы эзләнеп, М. Өмөтбаев ижадына, шул осор башкорт мәзәни һәм әзәби мөхитенә кағылышлы яңынан-яңы сығанақтар таба. Ошо тема менән кызыкныныусылар был документтар менән тураhындағы кағызза Ғ.С. Кунафиндың култамғаhын күрә ала. Һөзөмтәлә ул аспирантураны М.Өмөтбаев ижады буйынса төплө диссертация яклап тамамлай. Уның эшен

уткэн быуаттар башкорт эзэбиэте буйынса монография авторы арзаклы ғалим Ә.И. Харисов юғары тикшеренеүзәргә «Сафыбыз фәнни килэсэге өмөтлө йәш белгес менән тулыланыуға шатланып бөтэ алмайым. Әзәбиәт ғилеме доньянына төплө әзерлекле Уның фәнебеззе үстереүгә килде. индерэсэгенэ иманым камил», белдерэ. ТИП Ошондайырак фекерзәр аспиранттың етәксеће **ҒИЛМИ** Хөсәйенов, танылған эзәбиәт белгестәре <del>Г</del>.Б. К.Ә. Әхмәтйәнов, Рамазанов, фольклорсы F.3. Ә.М. Сөләймәнов тарафынан да әйтелә.

Белеүебезсә, ғалимдың ижади һәм фәнни һәләтен китаптары күрһәтә. хезмәттәре, уның коллегаларының ышанысын, өмөтөн һәр сак акларға ынтыла ул. Кандидатлык диссертациянын яклағандан һуң Тарих, тел hәм әзәбиәт институты ғилми хезмәткәре XIX быуат башкорт әзәбиәте тарихы буйынса эзләнеүзәрен тағы ла дәртләнеп дауам итә ул. Һөзөмтәлә 1981 йылда фекерзәш коллеганы Ә.Х. Вилданов менән берлектә Мәскәузең «Наука» «Башкирские нәшриәтендә просветители-демократы XIX века» тигән монографияны донъяға сығара. Был хезмәт йәш белгестәрзең генә түгел, бэлки, башкорт эзэбиэт ғилеменең зур казанышы була. Сөнки ул милли әзәбиәтебез һәм мәзәниәтебез тарихының мөһим һәм сағыу бер осоро менән тотош ил халкын мәғрифәтселек йүнәлешендәге таныштыра, ынйыларыбыззы киң даирәгә сығара. Китапта һүз сәнғәте тормош менән тығыз бәйләнештә ижтимағи анализлана, мәшһүр М.Аҡмулла, М.Өмөтбаевтар ижады, С.Күкләшев, М.Иванов һәм М.Биксурин кеүек мәғрифәтсепедагогтар эшмәкәрлеге төрлө яклап яктыртыла. Әйтергә кәрәк, был китап революцияға тиклемге башҡорт әзәбиәте буйынса Мәскәүзә, илебеззең төп ғилми нәшриәтендә донъя кургэн тәуге һәм элегәсә берзән-бер фундаменталь хезмэт булып тора.

F.C. Кунафин текстология өлкәhендә лә әүзем эшләй. XIX быуаттың беренсе яртыhында йәшәгән Ш.Зәки, h. Салихов кеүек суфый шағирзарзың ижадтарына бәйле иске төрки телендәе сығанақтарзы өйрәнеп, уларзың бығаса донъя күрмәгән йә искесә басылған шиғырзарзарын хэзерге башкорт теленә аузарып бастырып сығарзы. Шулай ук мәғрифәтсе-ғалим, шағир, публицист һәм тәржемәсе М.Өмөтбаевтың кульязмаларын, үз заманында басылып сыккан китаптарын, төрлө архив материалдарын системаға һалып, текстологик яктан эшкәртеп, баш һүз һәм аңлатмалар менән «Йәдкәр» тигән баш астында 1984 йылда бастырып сығара; 2011йылда ул кабаттан нәшер ителә. тырышлығы менән 2001 йылда Унын күренекле мәғрифәтсенең «Шиғырзар» йыйынтығы, 2016 йылда «Әçәрҙәр. Хеҙмәттәр» тигән исем менән ижад емештәренең бөгөнгө көндә иң тулы булған тупланмаһы донъя күрҙе. Төплө баш һүҙ һәм аңлатмалар менән оҙатылған был китаптар әҙиптәр, ғалимдар, мәктәп һәм юғары укыу китаптар әзиптәр, ғалимдар, мәктәп пәм юғары укыу йорттары укытыусылары, студенттар һәм укыусылар, ғөмүмән, үткәндәге тарихыбыз, ғилми-рухи байлығыбыз менән кызыкһыныусылар өсөн ифрат кәрәкле сығанақтар булып тора. Ныкышмалы ғилми эзләнеүзәр һөзөмтәһе буларақ, 1991 йылда Ғиниәтулла Сафиулла улының тағы ла бер төплө хезмәте донъя күрә. «Мәғрифәтсе һәм әзип М.Өмөтбаев» тигән был монографияла киң мәзәни-әзәби фонда Мөхэмэтсэлим Өмөтбаевтың тормош һәм ижад юлы, донъяға карашы яктыртыла, биографияһының быға тиклем билдәһез булған яқтары асыла.

Гиниэтулла Сафиулла улы бөгөнгө көндэ эзэбиэт гилемебеззең иң оло казанышы булған хезмәтте — ете томлык башкорт әзәбиәте тарихын әзерләүзә әзем катнашыусыларзың берене булды. Ул XIX быуаттың беренсе яртынында Башкортостандағы ижтимағи-мәзәни хәрәкәт, мәзәниәттең нәм әзәбиәттең торошо, үсеш тенденциялары, Ш.Зәки, М.Өмөтбаев, Р.Фәхретдинов

кеүек әзиптәрзең тормошо һәм ижады хакындағы монографик бүлектәрзе яззы, ХХ быуат азағы –ХХІ быуат башы башкорт эзэбиэтенэ арналған етенсе томда иһэ И.Кинйәбулатов, Г.Юнысова ижадтарына киң байкау яһаны. Алға китеп булһа ла уның Урал халыктары әзәбиәте тарихын языузы ойоштороу, концепциянын, планпроспектын тикшереү вакыттарында академик Хөсәйенов, фән докторзары М.Х. Изелбаев, М.Х. Нәзерғоловтар менән берлектә башҡорт әзәбиәте файзанына концептуаль фекерзәр менән кыйыу, нигезле сығыштар яһауын, уға бәйле конференцияларза әүзем катнашыуын билдэлэп китеү урынлы булыр. Һөзэмтэлэ, берзәм тырышлық үз емешен бирзе, башқорт һүз сәнғәте «История литературы Урала» нелит һоҡланғыс фундаменталь күп томлыкта үзенең лайыклы урынын алды. Уның зур-зур ике китаптан торған XIX быуат эзәбиәтенә арналған томының (М., 2021) дүрт бүлегендә күренекле патриот ғалимдың хезмәт емештәре сағылыш тапты.

1981 йылда Башкорт дәүләт университетының филология факультетына эшкә күскәс, Ғ.С. Кунафин оста педагог һәм ойоштороусы буларак та асыла. Бер үк вакытта ул талиптар өсөн укыу әсбаптары әзерләүгә тотона. Һуңғы бер нисә тистә йыл эсендә ул республикабыззың «Китап» һәм БДУ нәшриәтендә «ХІХ быуаттың беренсе яртыһындағы башкорт әзәбиәте», «ХІХ быуаттың икенсе яртыһындағы башкорт әзәбиәте», «ХІХ быуатта Башкортостан мәзәниәте һәм башкорт әзәбиәте» «Култура Башкортостана и башкирская литература ХІХ – начала ХХ века», «Башкорт әзәбиәте тарихы. Беренсе кисәк. ХІХ быуаттың беренсе яртыһындағы әзәбиәт» (икенсе кисәк – «ХІХ быуаттың беренсе яртыһындағы әзәбиәт», өсөнсө кисәк – «ХХ быуат башындағы әзәбиәт»), «ХІХ быуат башкорт әзәбиәте», «История культуры Башкортостана ХІХ – начала ХХ века»

тигэн вуз дәреслектәре hәм укыу әсбаптары баçтырып сығара. Улар яңы осор – капитализм осоро башкорт эзэбиэтен һәм мәзәниәтен өзлөкһөз үсеш-үзгәреш кисергән тулайым, системалы бер күренеш итеп яктыртырға ынтылыузың тәүге өлгөләре булды. Китаптарза узған башкорт һәм Башкортостан халыктары быуаттағы башҡорт әҙәбиәтенең тарихи, мәзәниәтенең, иктисади һәм сәйәси ерлеген, идея-эстетик сығанақтарын, ижад ителеү һәм йәшәү формаларын, үз-ара бәйләнештәрен, художество методтарын, тематиканын нәм жанр-стиль үзенсәлектәрен асыклауға, күренекле әзиптәрзең тормош һәм ижад юлдарын яктыртыуға зур иғтибар бүленә. Ә инде мэзэниэткэ бэйле рус телендэ донъя күргэн хезмэттэрзэ Башкортостандағы төрлө менталитетлы рухи мәзәниәттең фән, мәғариф, матбуғат, музыка, театр, һынлы сәнғәт һәм башка өлкәләре, уларзың күренекле вәкилдәренең ижадтары хакында ла байтак мәғлүмәттәр бирелә, етди күзәтеүзәр һәм hығымталар яhала. Әйткәндәй, ғалим-педагог Башкортостан мәзәниәте буйынса эзләнеүзәрен артабан да дауам иттерә. Шуның бер етди һөзөмтәһе булып «Култура Башкортостана XIX – начала XX века» тигэн күлэмле монографияны донъя (Өфө: Ғилем, 2016). Унда инде автор мәзәниәттең донъяуи яктарына ғына түгел, дини аспектарына ла зур иғтибар бүлә. Субмэзэниэт (субкультура) күренеше булған динде исэпкэ алмай тороп, бер генә халықтың да, илдең дә рух-мәзәни тарихы тулы булмаясақ тигән позициянан тороп, ул Башкортостанда ислам һәм христиан диненең бер зур тармағы булған провославиеның таралыу тарихын, уларзың төбәктә мәғарифты, фәнде, һаулык һаклаузы, әзәбиәтте, сәнғәттең башка тармактарын үстереүзәге ролен асыклауға, күренекле мәғрифәтсе дин әһедәренең эшмәкәрлектәрен яктыртыуға зур иғтибар бұлә. Ошо яктан был фундаменталь хезмәт беззең культурология фәнен өр-яңы фекер-күзәтеүзәр менән байыткан яңы күренеш булып тора.

Күренекле ғалим-педагог республикабыз юғары укыу йорттары өсөн тәү тапкыр язылған рус телендәге «Башкортостан тарихы. Боронғо дәүерзәрзән алып 1917 йылға тиклем» (1991) тигән дәреслекте, «Башкортостан Республикаһыныңтарихи-мәзәни атласы»н (2007) әзерләүзә лә туранан-тура катнаша. Әйткәндәй, был хезмәттәрзең авторзары араһында ул берзән-бер филолог була. Уның бөгөнгө көндә рус һәм башкорт телдәрендә донъя күргән ете томлык «Башкорт энциклопедияһы»н, ете томлык «История башкирского народа» һәм «100 лет Духовному собранию Башкортостана» тигән етди хезмәттәрзе языуза әүзем катнашкан әзәбиәт белгесе һәм культуролог булыуын да билдәләп китергә кәрәк.

ХХ быуаттың 90-сы йылдарында тәжрибәле ғалим төп иғтибарын XIX – XX быуат баштарында башкорт әзәбиәттең идея-эстетик һәм жанрзар системаһы йәһәтенән яңырыш кисереүен өйрәнеүгә йүнәлтте. Бигерәк тә поэтик жанрзар системаһының формалашыуы һәм үсеше менән кызыкһынды. һөзөмтәлә, шул эзләнеүзәрзең бер өлөшө буларак, «XIX – XX быуат баштарында башкорт сатирик поэзияһы: жанр формалары барлыкка килеүе һәм үсеүе проблемалары» (1996) тигән китабы нәшер ителде. Рус телендә басылған был хезмәттә башкорт әзәбиәт ғилеме тарихында беренсе тапкыр сатирик поэзиябыззың формалашыу юлдары асып бирелгән. Автор мәсәл, тәмсил, пародия, эпиграмма, сатирик шиғыр, сатирик баллада, сатирик поэма кеүек жанрзар һәм уларзың төрзәре эволюцияһын бер поэтик типка караған жанрзар системаһы буларак эзмә-эзлекле күзәтә, уларзың үз-ара мөнәсәбәттәрен, йоғонто яһашыузарын асыклай. Китап фактик һәм теоретик материалға ғәйәт бай. Әзәбиәтебеззең үткәне менән кызыкһыныусылар унан фәһемле һәм кызыклы мәғлүмәт ала ала. Ғалимдың был хезмәте бик ырыслы булды. Унан һуң ул бер-бер артлы «ХІХ – ХХ

быуат баштарында башкорт эзэби йыр поэзияны» (1997), «Йыр менэн дэ, сатира менэн дэ» (199), «XIX – XX быуат баштарындағы башкорт поэзияны: жанрзар системаны мәсьәләләре» (2002), «XIX — XX быуат баштарындағы башкорт нарратив поэзияны» (2003), «Үткәндең шиғри ауазы. Башкорт манифестацион-публицистик нәм нарратив поэзиянының жанрзар системаны үсеше» (2004), «XIX — XX быуат баштарындағы XX быуат баштарындағы башкорт поэзияhы: жанрҙар hәм иждея-художество үзенсәлектәр мәсьәләләре» (2011) тигән күләмле-күләмле монографияларын рус телендә бастырып сығарзы. Уларзың һәр береһе айырым һүз алып барыуға hәм баһа биреүгә лайык. Абруйлы һәм тәжрибәле әҙәбиәт белгестәребеззең берене, профессор М.Ф. Ғәйнуллин уның «И песней, и сатирой» (1999) тигән монографиянына язылған һәм «Ағизел» журналында бастырып сығарған рецензиянында был хезмэтте иннеф» асыштар тыйылманы» тип баналаны.

Ғалимдың докторлык диссертациянына нигез булып яткан был монографияларза күтәрелгән мәсьәләләрзең бығаса әзәбиәт ғилемендә махсус рәүештә тикшерелгәне һәм яктыртылғаны булманы. Ғиниәтулла Сафиулла улы XIX — XX быуат башы башкорт шиғриәтен, берзәм һәм бөтөн бер система итеп карап, дөйөм әзәби фонда эзмә-эзлекле һәм төрлө яклап анализлай. Мәғрифәтселек һәи тәнкитле реализм дәүерендәге поэтик жанрзарзы автор төп дүрт төркөмгә бүлә: йыр лириканына, манифестационпублицистик лирикаға, медитатив һәм нарратив (хикәйәләүгә һәм һүрәтләүгә королған) лирикаға караған жанрзар. Жанрзарзы төркөмләузә алғы планға уларзың тәғәйенләнешен, функциянын сығарып, күренекле ғалимпедагог милли шиғриәтебез тарихына өр яңы караш ташлай һәм поэтик жанрзар системанының әлегәсә һис кем тарафынан өйрәнелмәгән яктарын, үзенсәлектәрен асып һала. Хезмәттәрзә лирик формаларзың һәр төрөнә ентекле

hәм төплө характеристика бирелгән, ифрат бай әзәби материал күз уңынан үткәрелеп, әлегәсә билдәле булмаған байтак язма сығанак фәнни әйләнешкә индерелгән.

байтак язма сығанак фәнни әйләнешкә индерелгән.

Шуныны ла иғтибарға лайык, автор тикшерелгән осор әсәрзәре менән генә сикләнмәй, жанрзарзың генетик тамырзарын, формалашыу юлдарын асыклау максатында йыш кына боронғо нәм урта быуаттар төрки-башкорт әзәбиәтенә күз ташлап ала, шулай ук көнсығыш нәм көнбайыш әзәбиәттәренең киң фонында сағыштырматипологик тикшеренеүзәр үткәрә. Монографияларза фольклор комарткылары ла иркен файзаланылған. Был осраклы түгел, әлбиттә. Сөнки язма лирика жанрзарының һәр төрө лә, бигерәк тә йыр поэзияны, үзенең сығышы буйынса халкыбыззың сал быуаттарзан килгән ауыз-тел ижадына туранан-тура бәйләнгән.

Тәкдим ителгән төркөмләү принциптарына ярашлы рәүештә күренекле ғалимдың икенсе монографиянының тәүге бүлегендә — йыр поэзияны, икенсенендә — манифестацион-публицистик нәм өсөнсөнөндә нарратив поэзия жанрзары төплө нәм системалы анализлана. Тикшеренеүзең ошондай тәртиптә бирелеше логик фекер ағышы йәнәтенән дә, хроникаль йәнәттән дә үзен тулынынса аклай. Хезмәттең инешендә нәм йомғаклау өлөшөндә әйтелгәнсә, ХІХ быуат урталарынан башкорт шиғриәтендә нәк йыр жанрындағы, дөрөсөрәге, йырға, көйгә бәйле әсәрзәр: йыр-хикәйәттәр, йыр-мәдхиәләр (одалар), йыр-элегиялар, йыр-балладалар, романстар, йырагиткалар, йыр-орандар, бәйеттәр нәм мөнәжәттәр өстөнлөк ала башлаған. ХІХ быуат азағы — ХХ башында инә манифестацион-публицистик характерзағы хитап, мәктүб, васыятнамә, эпиграмма, пародия, памфлет кеүек әсәрзәр актуаль төс ала, ә сюжетлы хикәйәләүгә, һүрәтләгә королған мәсәл, тәмсил, поэма һәм балла ише нарратив жанрзар ХХ быуат башында ғына ныклап популярлашып

китэ. Жанрзарзың шулай шиғриәттең төркөм-төркөм системаhы булып майзанға сығыуы, әлбиттә, социальсәйәси hәм иктисади шарттарға ла күпмелер бәйле. Шуны күз уңында тотоп, профессор Ғ.С. Кунафин үзенең монографияларында йәмғиәттә барған хәл-вакиғаларзы яктыртыуға ла зур урын бирә.

Ғөмүмән, тәжрибәле ғалимдың был һәм башка үззәренең яңылыктары, асыштарға хезмэттәре табыштарға бай булыузары менән күңелде арбай. Асылда уларза башкорт әзәбиәт ғилеме тарихында тәү башлап һүз сәнғәтен жанр йәһәтенән өйрәнеүзең методологик һәм тарихи-теоретик аспекттары, жанрзарзы классификациялау принциптары нигезләнә. Авторзың күп яклы һәм ентекле тикшеренеүзәрзән сығып әйткән фекерзәре, һығымталары XIX – XX быуат башы башкорт шиғриәтенең генә түгел, шул осорзағы тотош әзәбиәттең үсеш закондарына жағыла. Безгэ төплө фекерле, кызыклы һәм кәрәкле китаптарзың туған телебеззә лә нәшер ителеүен теләргә генэ кала.

Ошондай күп яклы һәм емешле эҙләнеүҙәр алып барған күренекле ғалим-педагог үзенең әзәбәиәтте жанр йәһәтенән өйрәнеүгә бәйле төплө ерлекле фекеркүзэтеүзэрен артабан донъяға сығарған «Акмулланың шиғри йәйғоро – Поэтическая радуг Акмуллы» (2006, 2011), «XIX – XX быуат башы башкорт эзэбиэтенең үсеш үзенсэлектэре» (2014), «Шәйехзада Бабичтың ижад офоктары -Творческие горизонты Шайхзады Бабича» (2015), «XX быуат башы башкорт әзәбиәтенең идеяүзенсәлектәре» художество (2016),«Башкорт эзэбиэте» мәғрифәтселек (2019)күләмле нелит монографияларында урынлы кулланды. революцияға тиклемге башкорт әзәбиәтенең формалашыуы һәм үсеүе үзенең юлбашын көнсығығыш һәм көнбайыш һүз сәнғәттәре һәм мәзәниәттәренән алған киң милләт-ара

аспекттарза яктыртыла. Туған халкының рухи мирасын шулай киң масштаблы бәйләнештә, айырыуса рус әзәбиәте һәм мәзәниәте менән бағланышта системалы тикшереү ғалимға уның йөкмәтке, жанр-стиль байлығын ғына түгел, бәлки теге йәки был осорзағы үсеше законлыктарын асып биреүгә, идея-эстетик системаларзың алмашыныуы картинаһын төплөрәк нигезләүгә, шуның менән совет осорона тиклемге башкорт әзәбиәтенең теоретик тарихын тыузырыуға етди азым яһауға булышлык итә.

Милли һүз сәнғәтенең үткәне һәм бөгөнгөһө хакындағы уй-фекерзәре менән профессор Ғ.С. Кунафин республикабыз, Рэсэй һәм халык-ара кимәлдә узғарылған фәнни конференцияларза һәм симпозиумдарза йыш сығыш яћай. Ул ғына ла түгел, конференцияларзы ойоштороуза туранан-тура үзе катнаша. Һуңғы йылдарза ғына ла БДУ-ла мәзәниәт», «Профессор «Туған тел һәм милли Ж.Ғ.Кейекбаев һәм урал-алтаистика проблемалары», «Туған тел һәм әҙәбиәт өйрәнеү һәм укытыу мәсьәләләре», «З.Вэлиди һэм көнсығышты өйрәнеү фәне», күренекле шәхестәребез Салауат Юлаев, Зәйнулла Рәсүлев, Мөхәмәтсәлим Өмөтбаев, Шәйехзада Бабич, Зәйнәп Биишева, Мостай Кәрим, Назар Нәжми, Ғайса Хөсәйенов, Рауил Бикбаев, Ғәли Ибраһимовтарзың юбилейзарына hәм башка бик әhәмиәтле фәнни-ғәмәли арналған конференциялар булып үтте. Уларзың уңышлы ойошканлык менән үтеүеүзәрендә инициатор ойоштороусы буларак уның хезмәт өлөшө ифрат зур.

Гиниәтулла Сафиулла улы республикабыззың милли мәғариф системаһы, мәктәптәр менән бәйләнештәр булдырырға ла нык иғтибар итә. Ул VIII һәм ІХ синыфтар өсөн башкорт әзәбиәте буйынса дәреслектәр төзөүзә әүзем катнашты. Бөгөнгө көндә ул профессор М.Х. Изелбаев менән берлектә «Башкорт әзәбиәте. ІХ класс өсөн дәреслек»тең яңы вариантын әзерләп бастырып,

укытыусылар һәм укысылар карамағына тапшырзы. Бынан башка укытыусыларға ярзам күрһәтеү йөзөнән ул ғалимукытыусы Р.С. Искәндәров менән берлектә «ІХ класта башкорт әзәбиәтен укытыу» һәм ғалим-педагог М.Б. Юлмөхәмәтов менән берлектә VII – IX кластар өсөн ««Башкорт эзэбиэте» дәреслегенә методик кулланма» тигән хезмәттәрзе донъяға сығарзы. Улар укыусыларзың образлы фекерләүен үстереү, уларға эстетик һәм этик тәрбиә биреү буйынса укытыусы алдында бурыстарзы анык билдәләүе менән әһәмиәтле. Һуңғы программаћына хезмэткэ класс ингән IΧ материалдарға дәрестәрзең якынса методик эшкәртмәләре килтерелеуе лә уға бәс өстәй.

Үткән һәм бөгөнгө, улар араһындағы диалектик берлек — был хәкикәткә бик иғтибарлы профессор Ғ.С. Кунафин. Әзәбиәтебеззең революцияға тиклемге дәүерен өйрәнеү менән генә сикләнмәйенсә, ул бөгөнгө әзәби процеска ла вакытында үз мөнәсәбәтен, баһаһын белдереп барырға тырыша. Ғалим бөгөн дә матбуғат биттәрендә хәзерге әзәби процеска бәйле проблемалы мәкәләләр, рецензиялар менән йыш сығыш яһай. Тиçтәгә якын йыл ул Башкортостан Языусылар берлегенең әзәби тәнкит секцияһын етәкләне, әзәби тәнкиткә йәш көстәрзе ылықтырыу хақында ла етди хәстәрлек күрзе. Уның һәм «Ағизел» журналы мөхәрририәтенең тырышлығы менән был басмала «Йәш тәнкитселәр клубы» рубрикаһы асылды. Бер нисә йыл һузымында унда талиптар һәм яңы әсәрзәргә карата үз фекерен әйтергә теләгән башка йәштәр даими һүз ала килде. Кызғаныска қаршы, бөгөн был матур башланғысты үстереп алып китеүселәр күренмәй.

башланғысты үстереп алып китеүселәр күренмәй. Ғ.С. Кунафиндың республикабыз өсөн юғары белемле кадрзар әзерләүзә хезмәте баһалап бөткөһөз. 1986—1990 йылдарза ул БДУ-ның филология факультеты деканы урынбасары булып эшләне. Был вакытта башкорт

мәктәбен тамамлаған детшей белемдәрен камиллаштырыузы бер генә төркөмдә – ул да булһа башкорт-урыс төркөмөндэ бойомға ашыра ала ине. Fиниэтулла Сафиулла улы башкорт телен hәм эзәбиәтен, Башкортостан тарихын һәм мәзәниәтен укытыузы һалды. Уның киңәйтеугә инициативаћы, күп көс кыйыулығы Вэлиев, ныкышмал һәм Д.Ж. М.М. Колшәрипов, Р.Н. Байымов, М.В. Зәйнуллин, М.Ф. Ғәйнуллин кеүек коллегаларының телэктэшлеге һәм тырышлығы менән БДУ-ла республика вуздар тарихында тәү башлап айырым берәмек буларак башкорт филологияны нәм журналистика факультеты барлыкка килтерелде. 1990 йылда ойошторолған был факультеттың тәүге деканы итеп Ғ.С. Кунафин һайлана.

F.C. Кунафин республикабыз вуздары тарихында йэнэ беренсе булып БДУ базаһында халкыбыззың рухи мирасын өйрөнеү һәм студенттарға укытыу, йэмэгэтселеккэ еткереу бурысын тормошка ашырыусы кафедраны ойоштороуға өлгәшә. 2000-2012 йылдарза ул 1917 йылға тиклемге башкорт әзәбиәте кафедраһын етэклэй һәм ул республикала танылыу алған, үз йөзө булған, емешле нелекше кафедраға әүерелдерә. Кызғаныска каршы, XXI быуат баштарында ныклап «старт алған» оптимизация процессы был кафедраны ла урап утмэй, 2012 йылда уны башкорт эзэбиэте һәм фольклоры кафедранына кушалар. Озак йылдар абруйлы ғалим-педагог башкорт эзэбиэте, фольклоры мэзэниэте кафедранын етэклэне. Уларза тистэлэгэн йэштэр аспирантурала укый, вуз һәм мәктәп дәреслектәре языла, монографиялар, укыу әсбаптары, даими рәүештә «Әзәби мирас. Фольклор. Текстологиия» тигэн дауам ителеп килгән ғилми мәҡәләләр йыйынтығы, программалар донъя күрә, ике фән докторы, алты кандидат әзерләп сығарыла.

#### УДК 025.171:027.021(470.57)

# К ИСТОРИИ ИЗУЧЕНИЯ ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНОГО НАСЛЕДИЯ ИСМАИЛА ГАСПРИНСКОГО: КОЛЛЕКЦИЯ ПЕЧАТНОЙ ПРОДУКЦИИ ТИПОГРАФИИ «ТЕРДЖИМАН» В ФОНДАХ БАХЧИСАРАЙСКОГО МУЗЕЯ-ЗАПОВЕДНИКА

Сеитмеметова С.А., старший научный сотрудник ГБУ РК «Бахчисарайский историко-культурный и археологический музей-заповедник», г. Бахчисарай, Республика Крым

Аннотация: Статья посвящена изучению печатной продукции одной из самых ярких мусульманских типографий кониа XIX начала XXчья печатная продукция стала ядром книжной Мемориального коллекции комплекса Гаспринского одного структурных  $u_3$ подразделений Бахчисарайского музея-заповедника.

**Ключевые слова:** Гаспринский, Терджиман, книжная коллекция, Бахчисарайский музейзаповедник.

брошюры типографии Книги известного общетюркского просветителя, издателя и общественного деятеля И. Гаспринского всегда вызывали особый интерес у исследователей, изучающих реформаторские процессы в тюрко-мусульманском обществе рубежа XIX-XX вв. формирование новой системы просвещения у российского мусульманства, учёные не раз отмечали важность учебников и методических пособий И. Гаспринского, однако, долгое время не могли составить полиграфической реестр полный его издательства. Причиной этому, скорее всего, было то, что эти издания написаны на разных языках и рассеяны по различным научным учреждениям.

Личная библиотека просветителя не дошла до нас как целостное явление. После смерти И. Гаспринского его книжное собрание было передано в читальню Дома-музея, открытого на базе здания типографии газеты «Терджиман» 21 марта 1921 г. В 30-е годы, после закрытия Дома-музея экспонаты и печатная продукция были переданы в Бахчисарайский дворец-музей, однако, уже в 1944 г. были оттуда изъяты цензором Бахчисарая. После долгих лет забвения в 2001 г. к 150-летию со дня рождения просветителя музей Исмаила Гаспринского был возрождён и вновь открыт для посетителей. В новооткрывшееся учреждение из основного фонда Бахчисарайского музея-заповедника были переданы личные вещи просветителя — свыше 2 000 единиц хранения печатной продукции. На сегодняшний день переданные издания систематизированы по географическому и хронологическому принципу.

Книжная продукция учебного, научно-популярного, общеобразовательного, художественного и религиозного направления издательства типографии газеты «Терджиман» является основой книжного фонда Мемориального комплекса Исмаила Гаспринского. Условно её можно разделить на 6 групп.

В первую группу мы относим учебную продукцию, охватывающую более чем 40 наименований. Наиболее ярким представителем этой группы является знаменитый учебник И. Гаспринского «Ходжа-исубъян» («Учитель детей»), ставший первым светским учебным пособием для крымскотатарских школ. Впервые букварь вышел в свет в 1884 г., позже он расширялся и несколько раз переиздавался достаточно большими тиражами. Первая часть учебника предназначалась для изучения азбуки. После усвоения букв дети должны были перейти к чтению маленьких рассказов, затем следовал арабский язык. На обложке второй части указывалось: «Специальный учебник по изучению тюркского языка» [1, с. 75]. Третью

часть издания составляло *«Обучение чтению и полезные сообщения»*. В 1890 г. уже вышло второе исправленное издание, через два года — третье, а после 1898 г. — 7 изданий. Самыми известными и наиболее полными были те, которые вышли в 1909—1910 гг. В фонде музея хранятся 4 выпуска *«Ходжа-и субъян»* за 1902 и 1910 гг.

В 1894 г. И. Гаспринским был издан учебник *«Къырает тюркий»* (*«Турецкая хрестоматия»*) — хрестоматия

В 1894 г. И. Гаспринским был издан учебник «Къырает тюркий» («Турецкая хрестоматия») – хрестоматия для «детского чтения», являющаяся неким продолжением учебника «Ходжа-и субъян». Она включала в себя материалы по арифметике, чтению, письменным упражнениям, географии и истории, которые все время перемежались. Литературные произведения, помещённые в хрестоматии, представляли собой небольшие рассказы нравственно-воспитательного содержания — о добре и зле, справедливости и обидах, о человеческой преданности и пр.

хрестоматии, представляли сооои неоольшие рассказы нравственно-воспитательного содержания — о добре и зле, справедливости и обидах, о человеческой преданности и пр. Среди методических пособий, изданных типографией газеты «Терджиман», стоит назвать «Рехбер-и-муаллимин яки муаллимлере ёлдаш» («Спутник учителя»), который знакомил с основными принципами джадидизма. На страницах труда были освещены проблемы обучения в школах, работавших по старому схоластическому методу. В пособии давались ценные советы по организации научной работы учителя и школы.

Для обучения правильному и красивому почерку И. Гаспринский предлагал наборы дешёвых каллиграфических тетрадей-прописей [2], которые широко использовались в начальных новометодных школах. Они помогали научиться правильно писать арабской вязью «способом наведения». Для обучения крупному письму рекомендовались тетради «Слюс», а для мелкого «Рик-а». Совершенствовать свое умение в написании персидских текстов помогала тетрадь «Талик».

Целый ряд пособий, хранящихся в единичных экземплярах можно увидеть в витринах музея просветителя: «Беден-и-инсан» («Анатомия»), «Нумюне-и-

хутут ве ресим» («Правила правописания»), «Мухтасар ильм-и-хэсап» («Научная математика»), «Атласлы джогърафия» («Географический атлас») и пр.

ильм-и-хэсап» («паучная математика»), «Атласлы джогърафия» («Географический атлас») и пр.
Как известно, обучение в крымских мектебах и медресе, даже после джадидских реформ проходило в непосредственной близости с религией и часто тексты учебных пособий содержали рассказы религиозного учебных пособий содержали рассказы религиозного характера, отрывки из жизнеописания пророков, образцы сур из Корана и т.д. Вторую группу печатной продукции типографии газеты «Терджиман», хранящуюся в фондах Мемориального музея, представляют издания религиозного и религиозно-нравственного характера. Возглавляет эту группу экспонатов «Самое лучшее и безошибочное издание в мусульманском мире» — Коран. Издаваемые И. Гаспринским Кораны были высокого качества, и большие его тиражи распространялись качества, и большие его тиражи распространялись за границей. Помимо того, что Кораны печати И. Гаспринского были различных форматов, они так же издавались в различных полиграфических стилях. К сожалению, в фондах Бахчисарайского музеязаповедника сохранился лишь один экземпляр Келям-и Кадима. Он был издан среднего формата в 12.5х18.5 см. в 1899 г. Помимо Корана бахчисарайский редакториздатель печатал литературу на разные религиозноморальные темы. Так, в фонде музея хранятся брошюры солержащие наставления и проповеди: «Рамазан насихать» содержащие наставления и проповеди: «Рамазан насихаты» («Наставления на Рамазан»), «Рамазан хедиеси» («Дары Рамазана»), «Къыркъ хадис-и шериф» («Сорок хадисов») и т.л.

Не менее влиятельным фактором распространения просветительских идей среди тюрко-мусульманских народов была художественная литература. Пытаясь осмыслить проблемы современного ему мира, И. Гаспринский в литературных произведениях отразил различные стороны общественной жизни в самых сложных

и разнообразных её проявлениях [7,с.16]. Произведения литературно-художественного характера составляют тературно-художественного карактера составляют тературно-художественного карактера составляют теретори газеты «Терджиман». При жизни И. Гаспринского и после его смерти в бахчисарайской типографии были изданы десятки оригинальных художественных текстов, переводов крымскотатарский язык известных литературных произведений, пьес и сборников стихотворений. Так, следует выделить роман «Дар-ур Так, следует выделить роман «Дар-ур Рахат мусульманлары» («Таинственная страна»). Будучи частью «Французских писем», опубликованных И. Гаспринским в течение 1887—1889 гг. в газете «Терджиман», этот труд стал первым историко-философским произведением и первым романом в крымскотатарской литературе. В фондах Бахчисарайского музея-заповедника хранятся и другие не менее интересные сочинения и переводы — рассказ И. Гаспринского «Ики бахадыр» («Два героя»), «Эки сарайда бир гедже» («Одна ночь в двух дворцах»), пьеса М. Хильмий «Бахтияр», перевод с русского И. Аблультърфара «Крылов темссколятындан терлжиме» Ш. Абдульгъафара «Крылов темссюлятындан терджиме» («Переводы произведений Крылова») и т.д. *Четвертая группа* изданий охватывает

Четвертая группа изданий охватывает малоизученные книги и брошюры, относящиеся к публицистическому наследию просветителя. В музее хранятся более 15 наименований эссе и очерков И. Гаспринского, опубликованных отдельными брошюрами. Так как публицистика И. Гаспринского прежде всего отражалась в периодических изданиях конца XIX — начала XX вв., в частности на страницах газеты «Терджиман», отдельными изданиями были переизданы, по мнению самого И. Гаспринского, наиболее интересные для его читателей работы. Среди них хотелось бы отметить произведения: «Русско-восточное соглашение. Мысли, заметки и пожелания», «Медениет-и ислямие» («Мусульманская цивилизация»), «Истиля-и Туркистан»

(«Экспансия Туркистана»), «Тавиз аль-Нисван» («Предостережение для женщин»), «Проблески культурного движения татар. Краткий очерк» и пр.

группой можно обозначить опубликованные типографией И. Гаспринского коммерческих, благотворительных различных и просветительских целях. В эту группу относятся отчеты благотворительных обществ, оттески законов «Высочайше утвержденное 5 апреля 1891 года Положение о комиссии о вакуфах», «Манкъа маразынынъ инсанлара сурет-и сераиты яни юкъмасы» («Способы заражения людей сапом»), С. А. Озенбашлы «Ялы бою татар фукъаресы ярдымына махсус Ялта шехри джемият хайриеси» («Устав Ялтинского общества помощи бедным южнобережным татарам») и др.

Самой малочисленной группой является *шестая* — периодика И. Гаспинского. В музее она представлена тремя наименованиями: единственным сохранившемся в фонде Бахчисарайского музея-заповедника номером «Терджимана» за 1916 г., несколькими номерами журнала «Алем-и Нисван» («Мир женщин») и приложения к газете «Терджиман» — «Мектеб-и субъян» («Детская школа»).

Таким образом, коллекция печатной продукции первой крымскотатарской типографии содержит самые разнообразные книги и брошюры, каждая из которых требует максимального внимания и индивидуального подхода в процессе изучения. К сожалению, отсутствие открытого доступа в фонды, хранящие редкие издания, отдаленность этих учреждений, а также неверная атрибуция некоторых изданий привела к ряду ошибок, прочно закрепившихся в исследовательской литературе. Так, долгое время перу И. Гаспринского приписывали пьесу «Бахтсыз бала» («Бедное дитя») Намыка Кемаля, адаптированную под тюркоязычного российского читателя

и переизданную в Бахчисарае в 1882 г., книгу Ф. Кочарлинского «Талимат-и Сократ» («Поучения Сократа») 1891 г., рассказ М. Акчурина «Чобан къыз» («Девушка пастушка») 1897 г. и ряд брошюр, изданных при поддержке И. Гаспринского в его типографии.

В 2016 г. на основе исследований книжного фонда Бахчисарайского музея-заповедника был издан каталог, где была собрана информация о печатной продукции, изданной в типографии И. Гаспринского. В книге приведены сведения о сохранившихся учебниках, книгах и брошюрах, изданных в типографии «Терджиман», а также составлен полный реестр книжной продукции первого мусульманского издательства в Крыму.

Целью издания было не только помочь воссоздать картину развития печатного дела и тематику изданий бахчисарайской книгопечатни, но И стать некой справочной литературой, руководствуясь которой исследователи могут правильно ввести в научный оборот огромный массив первоисточников, недоступных долгое время широкому кругу читателей. Это в свою очередь не повышает уровень доступности только трудов И. Гаспринского, но позволяет вывести на качественно новый уровень исследования в области отечественного гасприноведения.

#### Список использованных источников и литературы

- 1. Абибуллаева Э., Сеитмеметова С. Просвещённый народ бессмертен... // Восточная коллекция. Бахчисарайский альбом. Москва, 2014. № 4 (59). С. 74–79
- 2. Гаспринский И. Устад-ы-субьян. Къалем кесмек ве тутмакъ усулы. Рикъкъа хаты дефт. 1–2. Багъчасарай: И. Гаспринский Нинънешри, 1909. 32 с.; Гаспринский И. Устад-ы-субьян. Къалем кесмек ве тутмакъ усулы. (Сюлюс, рикъа язы усуллары). Багъчасарай: «Терджиман» табханеси, 1910–1911. 36 с.

- 3. Ганкевич В. Ю. На службе правде и просвещению: Краткий биографический очерк Исмаила Гаспринского (1851–1914). Симферополь: Доля, 2001. 328 с.
- 4. Ганкевич В.Ю., Ягъя Н. Гаспринский Исмаил-бей Мустафаоглу: биобиблиография. –Симферополь, 1995. 80 с.
- 5. Керим И. А. Библиографический указатель печатных книг, статей и произведений на крымскотатарском языке: 1618—1944 гг. Пособие для учеников старших классов средних школ и студентов вузов специальности «Крымскотатарский язык и литература». Симферополь: Симферопольская городская типография, 2009. 324 с.
- 6. Печатная продукция типографии газеты «Переводчик-Терджиман» в собрании Бахчисарайского музеязаповедника: каталог / С. А. Сеитмеметова. – Белгород: КОНСТАНТА, 2016. – 96 с.
- 7. Полное собрание сочинений Исмаила Гаспринского. Т. I. Симферополь: ООО ФОРМА, 2016.– 384 с.
- 8. Сеитмеметова С. А. Учебники издательства И. Гаспринского для преподавания светских дисциплин в мусульманских школах // Учёные записки Таврического национального университета им. В. И. Вернадского. Серия: «Исторические науки». 2011. Т. 24 (63). № 2. С. 105—110.

### УДК 81'255.4:351(477.75)

# ОСОБЕННОСТИ ПЕРЕВОДА НОМИНАЦИЙ ОРГАНОВ ГОСУДАРСТВЕННОГО УПРАВЛЕНИЯ РЕСПУБЛИКИ КРЫМ

Селендили Л.С., доктор филологических наук, профессор кафедры крымскотатарской филологии Института филологии ФГАОУ ВО «Крымский федеральный университет имени В.И. Вернадского» г.Симферополь, Республика Крым, Россия

представлен Аннотация: статье анализ особенностей формирования крымскотатарской терминологии государственного и муниципального управления. Всестороннее изучение данной терминологической представляется системы необходимостью особенно важным связи дефиниции точной *уточнения*, конкретизации и терминов, спеииальных многих том числе номинаций, заимствованных из других языков.

**Ключевые слова:** крымскотатарский язык, государственный язык, перевод, государственное управление, субстантивированные словосочетания, модели номинаций

В 2014 году языковые условия современного Крыма изменились. В связи с принятием Конституции Республики Крым государственными языками республики стали русский, украинский и крымскотатарский языки [4]. Расширение сфер функционирования крымскотатарского языка в Республике Крым, на наш взгляд, необходимо начинать с развития субстантивированных словосочетаний-номинаций органов государственного и муниципального управления.

В крымскотатарском языке функционируют большие группы синонимов. Их можно иерархически распределить формировании рассматриваемой терминологии: тематических менеджмент-блоков и номинаций органов государственного муниципального управления. И «Лексические единицы служат, прежде всего, фиксации результатов познания человеком окружающей действительности. Действуя в этом мире, размышляя над ним и над собой, человек вычленяет всё новые и новые кусочки окружающей действительности и каждому из них даёт определенное имя» [5].

Сейчас крымскотатарский язык испытывает острую необходимость в вычленении этих «новых кусочков» и их номинации. Можно выделить четыре способа пополнения словарного состава крымскотатарского языка, увеличения его слов и значений:

- 1) образование новых слов (например, использовать потенциальные возможности словообразовательных аффиксов, сложение основ или слов целиком);
- 2) формирование новых значений у слов-синонимов, архаичной и диалектной лексики (метафора, метонимия, переосмысление, перенос значений);
- 3) образование субстантивированных словосочетаний и субстантиватов;
  - 4) заимствования [3; 2].

Используя имеющуюся лексику крымскотатарского попытаемся разграничить, десемантизировать, языка, убыванию существующие синонимичные пары ПО признака, создать лингвистические кадровые от главного должностного лица к подчиненному, обозначая таким образом круг базовых ключевых слов, необходимых нам при переводе номинаций, используемых в структуре государственного управления Республики

президент «башлыкъ», (высшее) руководство «башлыкълар», губернатор «ёлбашчы», глава «баш», премьер-министр «баш везир<sup>1</sup>», председатель «реис», министр «везир», советник «тевсиеджи», консультант «меслеатчы», помощник «ярдымджы»; руководитель «ребер», руководство «ребериет», начальник «башчы», начальство «башчылар», директор/заведующий «мудир», управляющий «идареджи», заместитель «муавин»; министерство «везирлик», управление «идаре», комитет «комитет (орган, руководящий какой-либо областью государственной деятельности)», комитет «эйет» (орган, руководящий какой-либо областью общественной деятельности), департамент «болюм», отдел «болюк», «къысым», создадим c ними ряд субстантивированных словосочетаний-клише.

Итак, после вхождения в состав Российской Федерации «Русие Федерациясы» и на основании принятой в 2014 году Конституции Республики Крым «Къырым Джумхуриетининъ Анаясасы» [Конституция Республики Крым https://rk.gov.ru/ru/structure/39], государственную

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В крымскотатарском языке посредством узбекского языка возникла традиция называть министра «назир», однако, если считать это слово арабо-персидским заимствованием, стоит обратить внимание на то, что слово «назир» в арабском языке употребляется в значении: «увещеватель, предвестник», а в персидском в значении «министр» используется слово «нозир»: 1. блюститель, наблюдатель; 2. инспектор; контролёр; 3. ист. министр; 4. делопроизводитель, управляющий. В современном узбекском языке уже попытались исправить эту ошибку и в значении «министр» употребляется слово «vazir», исторически в крымскотатарском языке слово «везир» функционировало, поэтому у нас есть все основания вернуть этот архаизм и использовать в значении «министр». Думаю, что слово «назир», не меняя устоявшейся формы написания, мы можем далее использовать в значении «наблюдатель», например: наблюдатель на выборах «сайлавларда назир».

власть «девлет акимиети» в Республике Крым «Къырым Джумхуриети» осуществляют: Глава Республики Крым «Къырым Джумхуриетининъ Башы», Государственный Совет Республики Крым «Къырым Джумхуриетининъ Девлет Шурасы» – Парламент Республики Крым «Къырым Джумхуриетининъ Парламенти», Совет министров Республики Крым «Къырым Джумхуриетининъ везирлер Шурасы» - Правительство Республики Крым «Къырым Джумхуриетининъ укюмети» [4].

Субстантивированные словосочетания-номинации должностей, которые будут использованы нами в качестве клише для дальнейшего перевода, имеют структуру безобъектного изафета, строятся слева направо по модели: (неоформленный падежным аффиксом) определитель + определяемое с аффиксом принадлежности -и/-ы (если определяемое оканчивается на гласный звук, то к нему добавляется аффикс уже ПОТОМ эпентеза -c, принадлежности -и/-ы). Например, заместитель председателя «реис муавини», Республика Крым «Къырым Джумхуриет<u>и</u>», Совет министров «Везирлер Шурасы».

Субстантивированные словосочетания-клише, изафетные словосочетания и послеложные конструкции, обозначающие функциональные обязанности, проблематику деятельности, деятельности, подчинения должностного лица в целях создания терминаноминации должности или структурного подразделения объединяются в изафетные цепи в обратном для языка, с которого осуществляется перевод, порядке, например: 13аместитель Председателя 2Совета министров

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Переводы на крымскотатарский язык извлечены методом сплошной выборки и контекстуального сопоставления из «Конституции Республики Крым (на русском, украинском и крымскотатарском языках)».

3Республики Крым – 1Постоянный Представитель 2Республики Крым Зпри Президенте 4РФ – ЗКъырым Джумхуриети (-нинъ) + 2везирлер Шурасы (-нынъ) + 1реис муавини (регион + региональный орган власти + название должности – 4 РФ (Русие Федерациясынынъ) ЗБашлыгъы янындаки 2Къырым Джумхуриетининъ 1Даимий Векили (название государства номинация высшей государственной должности/ должности высшего органа федеральной власти + название региона + название должности). Аффикс -нынъ/-нинъ оформленного родительного падежа связывает субстантивированные словосочетания-клише по принципу принадлежности или подчинения определяемой должности. Перевод с русского языка будет осуществляться по следующей модели: [1 + 2 +3]-[1+2+3+4]=[3 (-нынъ/нинъ)+2 (-нынъ/нинъ)+1(-и/-ы/-сы)] – [4 (-нынъ/нинъ) +3 (янындаки) +2(-нынъ/нинъ) + 1 (-и/-ы/-сы)].

Послелог «янындаки»: 1) употребляется при обозначении лица, учреждения и т. п., к которому присоединено что-либо, от которого зависит что-либо; 2) употребляется при указании на учреждение, лицо и т. п., которому кто-либо подчиняется, чьи поручения кто-либо выполняет, например: Совет крымских татар при Главе Республики Крым «Къырым Джумхуриетининъ Башы янындаки Къырымтатарларнынъ Шурасы».

В «Аппарате» руководящего органа можно увидеть множество словосочетаний с предлогом «по», который при крымскотатарский переходит переводе язык на словосочетаний, после слов постпозицию или обозначающих область, сферу проявления действий при функциональных обязанностей, выполнении и обозначается послелогом «боюнджа»: «по обеспечению деятельности (кого? чего?)» «фаалиетининъ теминлеви

боюнджа», «по организационным вопросам» «тешкилий суаллер боюнджа». Строятся такие словосочетания по принципам построения объектных изафетных словосочетаний с полным согласованием имён существительных или по принципам несогласованных определительных словосочетаний с главным именем существительным и зависимой именной частью речи.

Несмотря на то, что в русском языке поле деятельности может обозначаться и без предлога «по», при переводе на крымскотатарский язык мы, всё же, рекомендуем использование послелога «боюнджа». На наш взгляд, такой подход позволяет унифицировать принцип перевода

и стандартизировать модель перевода рассматриваемых словосочетаний, например: начальник управления материально-технического обеспечения (ср.: начальник материальному и управления техническому ПО обеспечению) «маддий ве техникий теминлеви боюнджа башчысы». Исключение идаренинъ могут составить словосочетания с функционалом, выраженным одним словом или цепью слов, представленными морфологически лексемами, однородными однородными предложения, например: министерство образования, науки и молодёжи «тасиль, илим ве генчлер везирлиги». Думаем, что дефис в парных словах русского языка правильнее заменить на союз «ве». Универсальное сокращение речевых актов всегда поощряется, тем более в жанрах малой формы, использование наиболее но употребительного союза «ве» вместо «дефиса» русского позволяет избежать ошибок, потому крымскотатарской грамматике принципы сокращения полных форм имен прилагательных или образование кратких форм имен прилагательных, заимствованных из/

посредством русского языка, еще не описаны. Во избежание тавтологии дважды повторяющийся послелог «боюнджа» в первой позиции можно заменить на послелог «устюнден» в значении «над, по».

Таким образом, в полной номинации должности на крымскотатарском языке на первом месте стоит название субъекта РФ, далее (если есть) словосочетание, обозначающее область или сферу функциональных обязанностей (оно всегда выносится в препозицию по отношению к названию базовой должности, при этом последовательность функциональных обязанностей сохраняется такой же, как и в языке, с которого осуществляется перевод),на последнем месте название должности (слово или субстантивированное словосочетание, используемое для номинации должности), например: 1Министр 2 (А) жилищной политики и Б) государственного строительного надзора) Республики Крым «Къырым Джумхуриетининъ 2 А) мескен сиясети ве Б) къурулыш устюнден девлет незарети боюнджа 1везир», т.е. модель 1+2(A+B)+3=3+2(A+B)+1. перспективе планируем определить В перечень менеджмент-блоков, тематических ключевых слов субстантивированных словосочетаний, привести номинаций органов государственного и муниципального управления Республики Крым.

## Список использованных источников и литературы

- 1. Байнова М.С. Понятие государства и системы государственного управления // Материалы Афанасьевских чтений. 2016. №1(14). URL: https://cyberleninka.ru/article/n/ponyatie-gosudarstva-i-sistemy-gosudarstvennogo-upravleniya (дата обращения: 12.10.2018).
- 2. Гелегаева А.Р. К вопросу о субстантивации как способе синхронного словообразования // Вестник Дагестанского

- государственного университета. Серия 2: Гуманитарные науки. 2013. №3. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/k-voprosu-o-substantivatsii-kak-sposobe-sinhronnogo-slovoobrazovaniya(дата обращения: 22.10.2021)
- 3. Даниленко В.П. Русская терминология (опыт лингвистического описания) / Отв. Ред. Ф.П. Филин. Москва: Наука, 1977. 246с. Режим доступа: <a href="https://klex.ru/tc0">https://klex.ru/tc0</a> (дата обращения: 22.10.2021)
- 4. Конституция Республики Крым (на русском, украинском и крымскотатарском языках).— Симферополь: Ариал, 2019. 136 с. URL:https://rk.gov.ru/ru/document/show/11394
- 5. Морковкин В. В. Основные функции лексических единиц // Полилингвиальность и транскультурные практики. 2007. №1. URL: <a href="https://cyberleninka.ru/article/n/osnovnye-funktsii-leksicheskih-edinits">https://cyberleninka.ru/article/n/osnovnye-funktsii-leksicheskih-edinits</a> (дата обращения: 21.09.2021).

## УДК 821.512.141:82.09

# НЕКОТОРЫЕ ПОЭТИЧЕСКИЕ ОСОБЕННОСТИ ПОВЕСТИ Р. ФАХРЕТДИНОВА «САЛИМА, ИЛИ ЦЕЛОМУДРИЕ»

*Хужахметов А.О.*, кандидат филологических наук, доцент ИГСН УУНиТ, г.Уфа, Республика Башкортостан

Аннотация: В статье анализируется поэтика прозы Р. Фахретдинова. В частности, повесть «Салима, или Целомудрие». Дается характеристика художественным образам, обрисовывается художественная линия повествования. Проза автора рассматривается как проекция его философских воззрений.

**Ключевые слова**: *Р. Фахретдинов, проза, поэтика, художественный образ, проекция.* 

Проза Р. Фахретдинова была новым в башкирской литературе конца XIX в. как по содержанию, форме. В своих произведениях писатель так не ограничивается изображением одного события из жизни своих героев, раскрытием какой-нибудь одной их черты. Сюжеты его произведений состоят из ряда эпизодов, рассказов, охватывающих значительный период жизни героев. В них преобладают хроникальное начало, более сложная духовная эволюция главных героев, заметно ощущается голос самого повествователя. Через своих героев автор стремится поставить и решить такие важные своего времени, как приобщение европейской культуре, распространение передовой светских знаний, воспитание высоких моральных качеств, установление справедливости эмансипация женщины, и равенства между людьми. Но он не поднимается до показа жизни героев через общественно-исторические обстоятельства, до глубокого проникновения в социальный смысл жизненных явлений и широкого их обобщения.

«Для Фахруддинова художественные образы, как и для Гаспринского, служат только орудием

«Для Фахруддинова художественные образы, как и для Гаспринского, служат только орудием пропаганды реформаторских идей возрождающегося мусульманства. Они никогда не были профессиональными беллетристами, но первым учителям нового метода приходилось пользоваться всеми приемами литературного искусства для того, чтобы воздействовать на погруженные в крепкий сон мусульманские головы. У них, особенно у последнего, мысль никогда не остается тесных рамках художественных образов; автор « Салимы» и « Асмы» местами совсем забывает свою роль рассказчика и романиста и, обращаясь непосредственно к читателю, превращается в оратора или проповедника» [3, с. 88].

превращается в оратора или проповедника» [3, с. 88].

В своем исследовании Дж. Валидов определяет жанры произведений Р. Фахретдинова по-своему оригинально: «Салима, или Целомудрие», по его мнению, — это длинный рассказ, а произведение «Асма, или Проступок и Наказание» — роман. Но в жанровом вопросе мы придерживаемся мнения современных исследователей Г.С. Кунафина и М.Х. Надергулова, которые их по сюжету, идее и тематике, проблематике, композиции определяют как повесть[5, с. 10].

В «Салиме» перед Р. Фахретдиновым, как мыслителем и теологом-философом, стояла задача воссоздать образ просвещенного молодого человекамусульманина без отнесения его к какой-либо национальности, космополита по воспитанию и образованию. При этом он интеллигент, который должен вобрать в себя знания не только в области гуманитарных наук, но и естественных. Изучению языков писатель отводит особую роль: чем больше языков личность знает, тем больше он глобализируется, становится «человеком мира», мыслящим «наднационально».

«Р. Фахретдинов, в отличие от многих богословов своего времени, выступал за новометодные формы обучения — джадидизм. Он не был противником кадимизма, отстаивавшего старые формы обучения, ориентированные на религиозную догматику и схоластику» [4, с. 163].

У Фахретдинова, взявшего на вооружение идею «булгарской идентичности» [1], начало пути молодого шакирда в сюжете лежит с города Казани — он в тексте представлен как центр просвещенного мусульманского мира, столицей образованных и энергичных, предприимчивых представителей из числа правоверных.

Казань, символ и наследница древнего Булгара, географически расположен между Европой и Азией, соединяя в себе положительные стороны и той, и другой цивилизационной парадигмы. «...Желая сблизить родственные тюркские народы [татар и башкир. – Прим. авт.] и, вероятно, желая облегчить их жизнь в условиях полуколониального существования в России, [Р. Фахретдинов. – Прим. авт.] предлагал всем им называться одним этнонимом – татары... Этот факт, говорящий об уважении к татарскому народу, к его предприимчивости и жизненной энергии, в то же время не свидетельствует о национальности Фахретдинова... По официальным документам архивов, Р. Фахретдинов был башкиром»[4, с. 164].

После рассказа «Казань» идет эпизод «Материнское благословение», в котором автор не только дает характеристику матери шакирда, а продолжает линию о женщинах Казани, органично соединяя ее с линией о такой же современно мыслящей матерью юноши, которая, не побоясь, отправила сына получать образование далеко от дома. Существенно, что благословение сыну дает не отец, а мать. Автор с самого начала вводит в сюжет

события, связанные с ролью женщины в мусульманском обществе, делает акцент на том, что шакирд с детства воспитывался в традициях уважения и почтения к женщинам. И с его стороны не надо ожидать агрессивного, предвзятого отношения к слабому полу, присущего представителю патриархального общества эпохи. С уважения к матери берет начало уважение к любой особе женского пола.

В конце рассказа матери шакирда уже нет на свете — сей факт делает юношу сиротой. Автор не оставляет ее в живых, потому что тогда шакирд стоял бы перед тяжелым выбором: ехать на родину — к матери или последовать за Салимой. Какой бы выбор он не сделал — терялась бы нравственная чистота того идеального образа, которого тщательно создает автор.

Будучи в Казани, шакирд скучает по бескрайним родным просторам близ Уфы, встречу с которыми он жаждет, хочет ощутить во рту вкус кумыса, послушать звуки курая. Открывшаяся картина Казани переход к описанию родины — деревни Куян — в сюжете не случайны: автор с самого начала диктует читателю мысль о неразделимости этих краев, связанных и исторически, и экономически, и культурно. Потенциально создается громадная панорама происходящих по ходу развития событий в произведении.

Рассказ «Ученичество» повествует о десяти годах учебы в медресе, об усердии шакирда, достигшего успехов в приобретении знаний. С окончанием медресе образованный шакирд выходит гражданином мира, ему хочется побывать в Турции, Египте, Китае, Японии. Сначала он хочет побывать на могилах своих родителей. Готовится увлекательное и перспективное расширение художественного пространства за счет саяхат и приключений молодого человека, которое могло бы

иметь продолжение. Да и оговаривается, что материальное благосостояние юноши это позволяло. Если бы не встреча героя с героиней — с Салимой... Этой встречей и изменением не только пути, но и судьбы юноши автор выступает против божественного предопределения — такдира. Любые условия, случай могут изменить жизнь кардинально.

Путешествие юноша предполагает совершить по реке Идель на пароходе. Выбор времени года — начала лета — символизирует начало зрелой жизни шакирда. Жизнь у него складывается удачно: он красив, хорошо сложен, воспитан, образован, впереди его ждет стабильная карьера, он не беден. Название парохода — «Государь» — выбрано также не случайно, объясняя верноподданнические настроения юноши и общества того времени. Его друзья — влиятельные буржуа, сыновья казанских баев, под стать самому герою: идеальны во всем. Так создается схема, лежавшая в основе гармоничной личности мужчины: религия, несшая свет образования и воспитания, нравственности (ислам); верноподданнические чувства в отношении царя — гаранта миропорядка и закона (самодержавие); родные и близкие, друзья героя, общество (народ).

В произведении изначально не предусматривается конфликт. Ведь любой конфликт — и внешний, и внутренний — вреден. Ислам, самодержавие и народ между собой не должны конфликтовать, так как это приведет лишь разрушению целостной системы, нарушит эволюционное развитие страны и народа, породит хаос. Даже личность, а тем более герой повести, не может допустить хоть толику сомнения в незыблемости этих столпов идеологии, так как это — залог гармонии, успеха и самоутверждения, без них к разрушению самой личности — один шаг. Герой перед друзьями, мусульманами,

пришедшими его проводить в путь, выступает с длинной важности языков, готовности знания совершенствовать свое образование, предназначении, миссионерской функции каждого из них. Это не похоже на речь юного героя, который вместо того, чтобы за полтора часа до парохода мило попить чаю и тепло попрощаться, выдает такую тираду. Конечно же, эта автора, использующего самого образ транслятор своих идей.

Указание года также не случайно: 1898 — год экономического и промышленного подъема в стране, вызванного реформами Витте. Развивается отечественная наука, делаются открытия в области точных и естественных наук, совершаются географические экспедиции, появляется новое направление в науке — востоковедение. Когда Россия становится активным игроком внешнеполитического поля, она определяет свои геополитические интересы на Востоке: в Китае, Иране, Турции, Афганистане (откуда близко и до британской колонии — Индии). Как следствие, и среди мусульманской интеллигенции начинают подогреваться панисламистские тенденции, их преимущество, миссионерская обязанность перед муслимами мира.

Р. Фахретдинов, общавшийся с Аль-Афгани, одним из идеологов панисламизма, и считавший его своим духовным учителем, понимает, что «европейские государства хотели бы использовать мусульман Востока лишь как дешевую рабочую силу в целях оправдания своей колонизаторской политики раздувают жупел панисламизма» [2, с.54]. Поэтому «в его панисламизме и пантюркизме нет агрессивности, национальнорелигиозной узости, излишней политизированности. Он рассматривает эти течения скорее как явления созидательные, с уклоном больше в духовную сферу, направленные на возрождение тюрко-мусульманских

народов, а не на аспект противостояния Европе, христианству и т.д.». Шакирд проливает слезы — слезы счастья от понимания и готовности следовать его идеям друзьями обществом. Читатель должен принять лекцию героя как истину последней инстанции и следовать алгоритму развития его судьбы.

Если в произведении автор нацелился описать жизнь представителей нового класса — буржуазии, торговцев, то и выбор героем самого древнего торгового пути — реки Идель-Волги также носит символический характер. Торговля активно должна выполнять не только свои обычные функции в экономике, на нее и ее адептов налагаются более высокие функции цивилизационного уровня. Как торговля — способ общения, общение — способ привлечения и достижения взаимопонимания, союза без границ, так же река — действенный инструмент соединения мусульманского мира, тюрков севера и тюрков юга, также единоверцев по исламу — персов. Персы, как мы знаем, являются не суннитами, а шиитами.

По мнению Р. Фахретдинова, всем мусульманам на планете необходимо объединиться на основе влечения

По мнению Р. Фахретдинова, всем мусульманам на планете необходимо объединиться на основе влечения к образованию, возвращения к тому пути знаний, от которого они отошли из-за ошибочного отхода от первоначального истинного ислама. Если раньше, во времена халифата, культура и блага цивилизации вместе с распространением религии шли в Волжскую Булгарию с юга, то сейчас северные тюрки и их столица Казань должны взять на себя миссию возвратить мусульман, оказавшихся в Средней, Центральной и Южной Азии, в «круги своя», вытянуть их за собой в локомотив прогресса.

И то, что путь берет начало с Казани в сторону юга, объясняет генеральную мысль автора. Приветствие героем древнего города Булгара и изложение истории хазар и булгар, сообщение о том, что древний город стал центром паломничества мусульман, служат философии

Фахретдинова. Путь по реке Идель несет большой мировоззренческий смысловой груз, поэтому в сюжете является стержневым хронотопом дороги», основой идейной структуры произведения.

На пароходе оказывается очень много людей. Среди них молодой человек особенно отчетливо различает прекрасных мусульманок, одетых с приличием и по последней моде; разбирает, во что они одеты, какие украшения предпочитают. Понятие «мода», пришедшее с Европы, прочно входит в высшие казанские круги чиновников, купцов, промышленников. «Р. Фахретдинов призывал заимствовать из европейской культуры лишь то необходимое для развития мусульманских народов, что, во-первых, не угрожало бы самобытности во-первых, не угрожало бы самобытности национальной культуры, и, во-вторых, соответствовало его представлениям о модернизированном, реформированном исламе» [2, с. 137].

Мода, входящая в ряд дозволенных заимствований, привлекает и юношу, ведь одежда играет огромную роль при начале общения с собеседником или деловым партнером. Мода в произведении становится синонимом, важным добавлением к словам «образование» и «успех», показывает принадлежность человека не столько к определенному слою общества, сколько к какому этапу прогрессивности он соответствует. А то, что моде прежде всего следуют женщины, выдвигает их на более высокий личностный уровень. Автор открывает перед читателем мир идеальных женщин, сконцентрированных в одном идеально ограниченном пространстве, заранее намекая читателю, что будет встреча с девушкой, что выразила и концепция заголовка — названия произведения. Для юноши на первый взгляд ее трудно будет найти среди такого количества особ женского пола, однако в этом идеальном пространстве и время показывает точно: точно в двенадцать часов пополудни шакирд, прогуливаясь по палубе, примечает Салиму.

Хотя юноша говорит, что «он не раб моды», он, тем не менее, первое впечатление о девушке создает при помощи визуальной оценки ее внешнего облика и языка — фарси, на котором она изъяснялась с матерью. На Салиме и ее матери были изысканные французские платья и, если бы не язык, то шакирд бы подумал, что они — француженки или русские. Владение в совершенстве фарси одетых по последней европейской моде женщин поражает шакирда, заставляет присмотреться к красивой девушке. Да и когда он идет в гости к Салиме, то переодевается в самые лучшие свои одежды, так как должен следовать моде, ведь он хочет понравиться девушке. Салима и ее мать также следят за своим внешним видом, отличаются хорошим вкусом в выборе одежды.

Красота в Салиме сочетается с великолепным умом и воспитанием. Девушка оказывается тем мерилом, которым измеряются приобретенные знания героя. Любой другой шакирд устыдился, рассердился бы и, обидившись, больше к Салиме не подходил — мужская гордость возобладала бы над здравым смыслом. Но герой повести оказывается развитой личностью, сумевшей проанализировать недочеты полученных знаний и, учтя ошибки, смогшей исправлять их, прогрессировать вслед за девушкой.

девушкой.

Когда шакирд, ощутив шок от встречи с умной и прекрасной мусульманкой, отдыхает, взирая на Идель, он вспоминает о студенте из Москвы, с которым ему пришлось побеседовать на прощальной встрече с друзьями в Казани. Почему же автор предлагает читателю эту ретроспекцию? А потому, что шакирд ищет причины слабости своих знаний, прежде всего знаний фарси и арабского языка, за которые он был уверен. Раскрывается и незнание в должной мере русского языка. Первая смена среды общения уже приводит к таким неутешительным для юноши последствиям. И тогда воспоминание о студенте из

Москвы — в то время не столицы государства, но сохранявшей передовые позиции в образовании, с первым университетом в России, — стороннике джадидизма, сменившего не одну среду общения, приходит на помощь психике героя. Студент, полностью одобряя лекцию шакирда, доводит до него мысль о том, что ислам и наука — это разные вещи: не каждый мулла становится ученым и философом. Объясняет скудную программу обучения в медресе тем, что она лишь предназначена для подготовки стандартных указных мулл в населенные пункты с мусульманами. И дает направление мысли, что начинать надо всегда с себя. Герой повести только сейчас, на пароходе, понимает слова студента, успокаивается и убеждает себя в необходимости продолжения глубокого самообразования, чтобы быть достойным Салимы.

Биографии Салимы, главной героини, в повести дается целый рассказ «Тагриф» («Знакомство», «Биография»), где автор, не жалея красок, создает образ идеальной девушки. Она – из семьи богатого персидского купца, родом с Тегерана. Перед читателем – получившая национальное воспитание, достойное образование убежденная мусульманка. Сама ведет торговые дела семейства. С ней, интеллектуалкой, и разговаривать герою интересно и познавательно, ему хочется слушать и слушать ее. Юноше даже иногда кажется, что Салима не от мира сего, что она с волшебного мира сказок «Тысяча и одна ночь». Автор, описывая ее нравственные устои, ее знание языков Востока и Европы, не забывает в сравнение привносить пороки казанских женщин. Это надежда на то, чтобы в реальности булгарские женщины брали пример с эталона, образца из художественного мира, или хотя бы стремились к этому примеру. «Таким образом, в творчестве Ризы Фахретдинова большое место занимает проблема свободы личности. Он убежден в том, что человек рождается свободным, он обладает естественным правом

пользоваться всем тем, что необходимо ДЛЯ существования и сохранения своей жизни, и должен уйти из этого в мир иной тоже свободным»[2, с. 86]. В повести – это свобода самореализации женщин в обществе не только в роли жены и матери или декора в доме богатого человека. Звучит призыв автора женщинам выйти за рамки этих ролей – получать образование, изучать языки, укреплять нравственные устои по исламу, знать законы, воспринять моду. Ведь такая женщина будет занята пользой для себя и общества, а не будет подвергнута соблазнам, распространять грехи и пороки и даже думать о них. Риза Фахретдинов чувствует, что общество меняется стремительно, и в новом мире женщина, мусульманки, особенно в городах, начинают нарушать патриархальные правила и законы, понимая свободу каждая по-своему. Философ-писатель понимает, что если не решить эту проблему и закрывать глаза, это может привести к хаосу, и поэтому берет на себя смелость стать направляющим глашатаем, проповедником, по правильному пути особ женского пола. Он объясняет женщине и всему обществу, что подразумевается под свободой: не «скорбеть и рыдать один день над погибшим мужем, а на следующий день выйти со смехом замуж», а сохранив высоту нравственных устоев, не забывая национальные корни, стремиться улучшить себя внешне модой, уходом за собой, и внутренне – заниматься самообразованием и самовоспитанием. И пробовать себе роль представителей бизнеса: торговли, промышленности.

Конечно же, образ женщины нового типа, который Фахретдинов создавал, не мог без семьи, ведь рождение и воспитание детей — главное предназначение женщины в жизни. Она должна была стать примером, образцом для своих детей и родственников. Поэтому в поэтике

«Салимы» автор вводит скрытую полемику с образцами поведения женщин в реальной жизни. Особенно эта тема раскрывается в рассказе «Наши девушки и женщины» в ходе интеллектуальной беседы между шакирдом и Салимой. Юноша со свойственным ему максимализмом критикует положение женщины в мусульманской среде Урало-Поволжья.

В диалогах шакирда и Салимы всегда неосязаемо присутствует, участвует автор. Автор сам задает вопросы и сам же на них пытается дать ответы. Теперь свои мысли автор транслирует через речь Салимы. Во-первых, автор хотя и держит нить диалога под контролем, но хочет дистанцироваться от разъяснения сути проблемы устами мужчины. Это делается для достижения эффекта трансляции философии ученого. Давать женщине советы должна другая женщина, достигшая успехов и счастья, именно преобразуя, трансформируя себя. Художественный мир как раз делает это возможным. В финале сюжета недаром аккордом идет гимн целомудрию женщины. Разгадка перед читателем — целомудрие достигается, следуя алгоритму судьбы Салимы.

Салима — персиянка, не татарка или башкирка, должна была в большей степени воздействовать на умы местных мусульманок: почему же какая-то персиянка с юга — идеал, привлекает, очаровывает и уводит за собой местного мужчину? Не можем ли и мы быть такими же конкурентоспособными, как Салима? Риза Фахретдинов говорит им: можете, но будьте добры соответствовать изменившимся стандартам приличия и образовательного ценза, выходите из закоулков прошлого не теряйтесь в круговерти настоящего, ведь за вами будущее — воспитание детей. А дети будут следовать тем нормам поведения, которые первую очередь восприняли их матери.

Как религиозный деятель, симпатизирующий джадидизму, Риза Фахретдинов не мог пройти мимо освещения этого метода. В рассказе «Метод джадидизма» («Ысул йәзит») автор для раскрытия проблемы избирает дом купца Хасана – друга отца героя повести. При посещении шакирдом его дачи хозяин делится с гостем своими впечатлениями сомнениями насчет нового метода обучения в школах и медресе. Речь заходит об Оренбурге, где учат и мальчиков, и девочек по новым принципам. Хасан-бай поражен успехом джадидизма. что начальное выдвигает идею, образование новометодного обучения основе безболезненного преобразования мусульманского общества, его органического вливания в единое русло меняющегося мирового сообщества.

#### Список использованных источников и литературы

- 1. Аллен Дж.Ф. Исламская историография и «булгарская» идентичность татар и башкир в России / пер. с англ. Казань: РИУ, 2008.
- 2. Баишев Ф.Н. Общественно-политические и нравственноэтические взгляды Ризы Фахретдинова. – Уфа: Китап, 1996.
- 3. Валидов Дж. Очерк истории образованности и литературы волжских татар. В. 1. М.-Петроград: Гос. изд-во, 1923.
- 4. Валеев Д.Ж. История башкирской философской и общественно-политической мысли: основные тенденции развития. Уфа: Китап, 2001.
- 5. История башкирской литературы. В 6 т. Т. 2. Литература XIX начала XX в. Уфа, 1990 (на баш. яз.).
- 6. Фахретдинов Р. Собрание сочинений / сост. М.Х. Надергулов. Уфа: Китап, 2009 (на баш. яз.).

#### УДК 904(470.56):001.92:37

## ИСТОРИЯ СООРУЖЕНИЯ КАРАВАНСАРАЯ ПО ЗАПИСЯМ Р.ФАХРЕТДИНОВА

Янбаев И.К., кандидат филологических наук, доцент Уфимского университета науки и технологий г.Уфа, Республика Башкортостан

**Аннотация:** В публикации описывается оренбургский период жизни выдающегося ученого-просветителя, теолога, историка Ризаитдина Фахретдинова и приводится текст очерка об истории сооружения памятника башкирской архитектуры — мечети Каравансарая в г.Оренбурге.

**Ключевые слова**: памятник архитектуры, Р. Фахретдинов, био-библиографическая энциклопедия "Acap".

представитель Выдающийся просветительского движения – ученый-историк, теолог, педагог, писатель и общественный деятель Ризаитдин Фахретдинов (1859-1936) оставил глубокий след в истории духовной культуры башкирского татарского народов, оказал большое И общественной влияние развитие на мысли Урало-Поволжья и мусульманской России.

Немалая часть жизни семьи Фахретдиновых связана с Оренбургом, в этом городе они провели около 12 лет. Нам хотелось бы вкратце остановиться на данном периоде жизни и деятельности Р.Фахретдинова.

Ученый впервые посетил Оренбург в 1898 году. Здесь он навещает друзей и близких, заводит новые знакомства. Забирает с собой на лето домой сыновей-шакирдов: старший сын Габдрахман с 1895, второй сын Габделахат с 1896 года учатся и воспитываются в медресе «Хусаиния».

Летом 1902 года он второй раз приезжает в Оренбург, после трагической смерти зятя – Гильмана хазрата Карими, чтобы как-то облегчить горе и утешить родную сестру – Магсуму абыстай.

B 1906 году известные всей стране во золотопромышленники и меценаты Шакир и Закир (поэт Дэрдмэнд) Рамиевы открывают в Оренбурге газету «Вакыт» и несколько раз письменно обращаются Ризе Фахретдинову, предлагая работу в редакции. Ученый соглашается, так как появляются хорошие возможности заниматься наукой и творчеством, делом всей жизни. За 4 дня, с 20 по 24 мая 1906 года, семья Фахретдиновых из 7 человек перебирается на новое место жительства: они едут по маршруту Уфа – Казань – Самара на пароходе «Троян», из Самары в Оренбург – на поезде. На вокзале их встречает старший сын Магсумы абыстай – редактор газеты «Вакыт», известный писатель Фатих Карими. Отец и старший сын приступают к работе на новом месте. Ученый с 30 ноября 1906 года становится официальным членом редакции газеты, ее вторым редактором. С 20 марта по 20 июня 1907 года он исполнял обязанности редактора «Вакыт», номера выходили в свет за его подписью. В этом свободное году Ризаитдин, В редакционных OT обязанностей время, начинает заниматься преподавательской деятельностью медресе В «Хусаиния».

В начале 1908 года братья Рамиевы получают разрешение на организацию и издание научно-популярного, исторического и литературного журнала «Шуро» (при газете «Вакыт») и Р.Фахретдинов становится его бессменным главным редактором. В течение 10 лет он опубликовал на страницах журнала, выходившего два раза в месяц, многочисленные статьи на исторические, религиозно-философские, социально-политические,

педагогические и литературные темы. Коллектив журнала поднимал острые, актуальные проблемы своего времени, придерживался буржуазно-либеральных взглядов просветительством среди занимался всех слоев населения страны. Р.Фахретдинову мусульманского удалось сделать журнал ареной споров, борьбы мнений, местом обмена опытом по многим важным вопросам, волновавшим общество и общественность. становится очень популярным и авторитетным среди тюркоязычных народов не только в России, но и далеко за ее пределами.

В период жизни в Оренбурге Риза Фахретдинов пишет 90 книг, только на страницах журнала «Шуро» публикует 313 статей.

В 1916 году из Уфы приезжают несколько человек и от имени муфтия приглашают Р.Фахретдинова на должность кадия, на что он отвечает категорическим отказом. Летом 1917 года в Москве на Всероссийском съезде мусульман, несмотря на письменное несогласие, известный ученый и общественный деятель Риза Фахретдинов избирается муфтием Духовного управления мусульман.

Наступают страшные дни гражданской войны. После жестоких кровопролитных боев в январе 1918 года Оренбург окажется в руках красных войск. Большевики приступают К ликвидации всевозможных предприятий: типографий, заводов и фабрик, мельниц; закрывают частные магазины и лавки. Прекращают свою деятельность журнал «Шуро» (просуществовал до 15 января 1918 года) и газета «Вакыт», арестовываются банковские счета, конфискуется все движимое и недвижимое имущество.

Завершив свою деятельность в Оренбурге, в середине февраля 1918 года Ризаитдин Фахретдинов отправляется

в суматошную Уфу, где начинается беспокойная и невеселая, полная тревог и ожиданий жизнь семьи, родных и близких...

Вниманию читателей предлагаем отрывок из биобиблиографического свода «Асар» [Фахретдинов 1908, 428-431], в котором ученый приводит ценные сведения об истории создания мечети Караван-Сарай, описывает архитектуру здания и внутреннее убранство памятника. Автор также довольно подробно рассказывает о торжественном вечере, посвященном официальному открытию Караван-Сарая.

Текст оригинала предлагается и в переводе на русский язык, с сохранением стилистических, синтаксических и иных особенностей.

\* \* \* \* \*

«... Fатаулла бин Алтынғужа. Ырынбурғ шәһәрендә Карауансарай мәсжеде хозурында имам вә ахунд улуб 63 яшендә икейүз сиксән икенче (1282-1865) йыл 2 нче рәджәб (10 нчы нуябрдә) вафат улды. Кәбере Урададыр. Асылы Эстәрлетамак мозафатында, Аллағуат кариәседән иде. Ғәбделрахман бин Мөхәммәдшәриф әл-Кирмани хозурында тәхсил итдеке суң, 1837 тарих миләдидә кәнде кариәсенә кайтуб, имам улмыш иде. Сунра Ырынбурғ Карауансарай мәсжеде имам улдығында шәһәрендә улан кайнағасы Мирза Искәндәр Батыршин ижтићады илә ошбу мәсжедтә беренче имам уларак насиб улды. Кәндесенә тормак өчүн Карауансарай биналарындан урын вирелде вә андан башка одон ... жөмлә мижана вирелер, буның өстенә дә сәнуй бер йүз илле сум вазифа тэғэйен иделмешдер. « Гүзәл холкло, сахиб мөталәғә бер зат иде», – дийүрлэр.

Әститрад: Карауансарай мәсжеде Ырынбурғ шәһәрендә Карауансарай биналарының эчендә урта бер ергә салынмыш улан бер мәсжеддер. Ошбу мәсжед, Карауансарай илә бер сумадан вә бер вакытда эшләнмешдер. Мәсжед дахил улдығы хәлдә Карауансарайның планы 1837 нче йыл 19 нчы януарда император тарафынан тәсдик иделенүб, ошбу йыл нигезе королуб, генерал губернатор Перофски килдеке суң, 1844 нче йыл, бөтүн хедмәте тамам улды.

Перофски, Карауансарай биналарына кантонлар тәссарыфында улан ғәскәри идараларны вә бунларның ғәскәри әсбабны урынлашдыруб башкордларға махсус уларак һөнәр вә сәнәғәт мәктәбләре ачмакчы иде, дийүрләр. Сарыф мосолман ғәскәрләре вә моселман шәкердләре вә моселманлар мәғишәт идәчәк урын улдығындан мәсжед һәм булындырмак лазым улмышдыр. Карауансарай, башкордлар байлығы улан шадрик,

Карауансарай, башкордлар байлығы улан шадрик, урман вә ағач маллар сатылынуб жыйылмыш ғөмүми бер (башкордлар) хазинасындан бина улынмыш. Атлысы 25 тин вә атсызы 15 тин көнлөк алуб, жөмләсе 7181 моселман кеше эшләб, хедмәт хакы уларак 1483 сум 28 тин алмышлардыр.

Мәсжед тамам улуб эченә керелдеке вакыт ошбу хәлдә улмышдыр: аркылысы 18, алдағы бүлмәсе 15 аршин вә сикез почмаклы өстендә купол улуб, ак тимер ябылмыш вә чыкарылмыш озак башына ярум ай рәсеме куйылмышдыр. Нигезендән ошбу айға кәдәр улан бөйүклеге 27 аршиндыр. Сикез эстинәсендә зур тәрәзәләр улуб, рамлары зиннәтле вә пиялалары да төрле-төрле төсләрдәдер. Мәсжеднең эче мәрмәр төсендә буялынып Ырынбурғ мөфтисе Ғәбделсәләм бин Ғәбделрәхим тарафындан интихаб вә дахли министр тарафындан рөхсәт иделенеп алтын илә язылмыш аят шәрифәләр булыныр. Түшәмдә кояш вә аның тирәсендә дә ярум айлар вә юлдузлар рәсеме төшөрелмешдер. Питербурғдан 1549 сумға алынмыш бер кәндил тамам урта бер ерендә

асылынуб, ғайәт зиннәт вирмешдер. Уң тарафында имән ағачындан эшләнмеш мөнбәр торор.

Манарасы 24 почмаклы бер бағанадан ғибарәт улуб түгәрәк нигез өстенә куйылмыш, нигез һәм хисабға кердеке хәлдә айға кәдәр улан озонлығы 41 аршиндыр. Азан әйтә торған ергә әйләнмә баскыч илә бенәлүр. Буның саны исэ 136 ғадәддер, Уфа шәһәрендән ошбуның өчүн чакырылуб килмеш мөфти Ғәбделуахид бин Сөләймән тарафындан жөмгә намазы укулуб, 1846 нчы йыл 30 нчы ауғустда ғайет солтанат илә ачылмыш вә ошбу вакыт этрафда улан башкордлар һәм Ырынбурғ шәһәренә жыйылуб зур байрам итмешләрдер<sup>1</sup>.

Черноф нам вә ырынбурғлы мөәррих<sup>2</sup> үзенең « Хәтирә дәфтәре» нам әçәрендә дийүр: « Карауансарай мәсжедене ачарға мөфти илә 300 кәдәр моселман да чакырылмыш иде, чакырылмай үзләре килүчеләр дә күб булды. Ачылған вакытда аса холко низамы илә күңел ачулар, көрәшү вә ат чабдырулар булуб, һөнәрчеләргә чапан, ситса вә яулыклар өләшделәр, фәкәт рамазан вакыты улдығындан, кояш байымаздан мөкәддәм моселманлар аш еймәдекләрендән, байрам бер кәдәр күңелсез улды. Кунаклар кич саф-саф улуб уларак утурдылар, мәжлес башлығы уларак татарча сөйләргә маһир улан ясаул Иван Филатоф камчы тотоп ат өстүндөн саф араларында йүрде, рөхсэт улдығына кәдәр ашарға кул сузарға һич кемгә рөхсәт вирелмәде. Кунаклар алдына ат, сығыр вә сарык итләре куйылмышиде. Кантунлар ашарға утурмадылар. Мәжлес яхшы үтде, фәкәт мәжлесдән

<sup>1</sup> Ошбу Карауансарай мәсжеде хакында улан мәғлүмәтне 1898 нче йыл Ырынбурғ шәһәренә вардығым вакыт шул шәһәрдә губернатор хозурында хедмэт итуче генерал Мирсалих Мирсэлим уғлы Бикчурин, архив эшләрендән күчрүб русча язуб вирмеш иде. Аз мөнәсәбәт илә улса да бу ергә сөбәт итдем [Р.Фэхретдинов искәрмәһе — И.Я.]

Бу зат 1902 нче йыл 15 нче үктэбрдэ Ырынбурғ шәһәрендә вафат улмышдыр [Р.Фәхретдинов искәрмәһе — И.Я.]

таралуб кайтдыклары вакыт моселманлар өчүн күңелсез бер вакиға улды. Шуилә: Уфадан килмеш хэзрэтлэре Иманкол ауылының арбаларындан түшмәй генә ат алмашдырмышлар иде. Ике атлар дулаб китүб, бер нәрсәгә абундылар; бу сәбәбдән пауазка ауды вә хәзрәтләр дә йыкылдылар. Хәлбүки анларның Ырынбурғ шәһәрендән чыкмыш вә тезләрендә тотуб килмәкдә улан аражылары вар имеш, иштә бу важыт аражы шешәсе түгелде. Казыйларны аракысы кисэклэрене башкордлар күтэрүб вә жыйуб алдылар. Башҡордлар ҡазыйларны сүгүб түкүрүнсәләр дә, суңынан: « Бунлар башкорд түгел, бэлки татар, буның ғәрлеге безгә түгел!», – диә үз-үзләрене юатдылар. Ғабдулла ахун Дәүләтшин Карауансарай мәсжеде өчүн бакыр хисабы илә утуз бең сум иғанәт жыймышдыр».

1866 нче йыл башкордлар ғәскәри касмдән чықуб, милки синыфға кердекләре илә Карауансарай дәхли вәзире тәссарыфына табшырылды. Хәзерге күндә исә губернатор, фатиры вә кансиляриясы, ошондак вилайәт мәхкәмәсенең бөтүн шөғбәләре вә вилайәт матбағасы, хәйли чиновниклар вә мәсжеднең вә мөәзиненең фатиры бунда улунур. Перофски хыял итмеш һөнәр вә сәнәғәт мәктәбләрендән нам вә нишан юқдыр».

\* \* \* \* \*

«...Гатаулла Ибне Алтынгужа. Умер 2 раджаба 1282 [года хиджры] /10 ноября 1865 года в возрасте 63 лет в должности имама и ахунда мечети Караван-Сарай города Оренбург. Могила в Уре. Был уроженцем селения Аллагуват Стерлитамакского района. После получения образования у Габделрахмана Ибне Мухаммедшарифа ал-Кирмани, в 1837 году, стал имамом в своей родной деревне. Позже, являясь имамом мечети Караван-Сарай, благодаря стараниям брата жены — Мирзы Искандера

Батыршина, проживающего в городе Оренбурге, был назначен первым имамом этой мечети. Для проживания ему было предоставлено место в здании Караван-Сарая и, кроме этого, все было выделено безвозмездно, сверх этого — было назначено жалованье в размере 150 рублей в год. «Он был человеком прекрасной души, образованным», — говорили о нем.

Далее, Мечеть Караван-Сарай – мечеть, которая была построена в центральном месте здания Караван-Сарая в городе Оренбурге. Эта мечеть была построена в одно время с Караван-Сараем. План Караван-Сарая, включая мечеть, был утвержден императором [Николаем I] 19 января 1837 года, и в том же году было сооружено основание, после прихода генерал-губернатора Перовского, в 1844 году, были завершены все работы.

Говорили, что Перовский, разместив в зданиях Караван-Сарая подчиненные кантонам военные правления и их военное имущество, хотел открыть специально для башкир мектебы (школы) ремесел и искусств и открыть для прибывающих в город по разным делам башкир мусафирхану (гостиницу), и в связи с этим, распространять среди башкир ремесла и искусства. Будучи местом, используемым мусульманскими войсками, и местом проживания мусульманских шакирдов и мусульман, [здесь] была необходима и мечеть.

Караван-Сарай был построен на общие башкирские средства, собранные от продажи шадрика, т.е. леса и продукции из древесины, которые были богатством башкир. С лошадью — 25 копеек, без лошади — 15 копеек в день получая, трудились всего 7181 мусульманина, в виде заработной платы получили 1483 рубля 28 копеек.

На момент завершения и вхождения внутрь [начала использования] мечеть была в таком состоянии: ширина –

18, передняя комната — 15 аршин<sup>1</sup>, и над восьмиугольной комнатой был купол, крытый белым железом [жестью], и на вершине закреплен полумесяц. Высота от основания до этого полумесяца — 27 аршин. На восьми стенах были большие окна, рамы дорогие и стекла разноцветные. Внутри мечеть была покрашена в мраморный цвет, [на стенах] были золотом написанные аяты (тексты) из Корана, отобранные оренбургским муфтием Габделсалямом Ибне Габделрахимом и разрешенные министром внутренних дел. На потолке были изображены солнце и вокруг него полумесяцы и звезды. Купленный в Петербурге за 1549 рублей кандил (люстра) висел в центре и светился очень красиво. На правой стороне стоял мунбар (трибуна) из дубового дерева.

Манара (минарет) представляет собой столб из 24 углов и была поставлена на основание, ее высота до месяца, включая основание, — 41 аршин. До места, где произносится азан (призыв мусульман к совершению намаза), поднимаются по круговой лестнице. Количество [ступеней] — 136. Прибывшим по приглашению из Уфы муфтием Габделвахидом Ибне Сулейманом был совершен пятничный намаз, 30 августа 1846 года [мечеть] была величаво открыта, и в это время и башкиры близлежащих окрестностей, собравшись в городе Оренбурге, устроили большой праздник<sup>2</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аршин — единица измерения длины, 1 аршин равен 71,1 сантиметрам. Использовался в России до принятия метрической системы. — И.Я.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Эту информацию о мечети Караван-Сарай во время моего пребывания в 1898 году в городе Оренбурге, служащий у губернатора генерал Мирсалих Мирсалимович Бикчурин из архивных дел переписал на русском языке. Несмотря на незначительное отношение к делу, упоминаю здесь об этом [примечание Р.Фахретдинова — И.Я.]

Оренбургский историк по фамилии Чернов $^1$  в своем произведении под названием «Тетрадь воспоминаний» пишет: «На открытие мечети Караван-Сарай вместе с муфтием были приглашены около 300 мусульман, было много и тех, кто приезжал сам, без приглашения. Во время открытия искренне веселились, мерили свои силы в борьбе курэш, устраивали скачки на лошадях, раздавали ремесленникам сапоги, ситец и платки, однако праздник был не совсем веселым в связи с тем, что шел месяц рамазан и мусульмане трапезничали до захода солнца. Вечером гости рассаживались ряд в ряд, хорошо говорящий по татарски есаул Иван Филатов, будучи главой меджлиса (угощения), держа кнут в руках ездил верхом на лошади между рядами; до [получения] разрешения никому не дозволялось дотрагиваться до еды. Гостям были поданы конина, говядина и баранина. Кантоны [начальники войсковых подразделений – кантонов] есть не стали. Меджлис завершился хорошо, однако, когда расходились после меджлиса, случилось невеселое для мусульман событие. Прибывшие из Уфы кадии-хазраты, не слезая из повозок, взятых в деревне Иманкул, меняли лошадей. Две лошади вскочили и споткнулись обо что-то; по этой причине повозка опрокинулась и хазраты упали. А у них оказалась привезенная из города Оренбурга водка, которую они держали между колен, в этот момент бутылка они держали между колен, в этот момент бутылка разбилась и водка пролилась. Башкиры подняли кадиев и собрали кусочки стекла. Хотя башкиры обматерили кадиев и ругались, потом говорили: «Эти — не башкиры, скорее татары, их стыд и позор испытывать не нам!», и сами себя утешали этим. Габдулла ахунд Давлетшин для мечети Караван-Сарай собрал пожертвования в сумме тридцати тысяч рублей медью».

\_

 $<sup>^1</sup>$  Этот человек скончался 15 октября 1902 года в городе Оренбурге [примечание Р.Фахретдинова — И.Я.]

В 1866 году башкиры освободились от военной повинности, с вступлением их в имущественный класс, Караван-Сарай был передан в распоряжение министра внутренних дел. Сегодня же губернатор, его квартира и канцелярия, также все отделы областной администрации и областное издательство, много чиновников и квартиры служащих мечети и муэдзина расположены здесь. От мектебов ремесел и искусств, о которых мечтал Перовский, нет ни названий, ни следов».

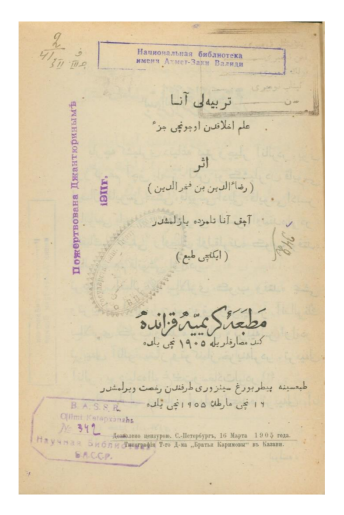
## Список использованных источников и литературы

- 1. Ризаэтдин Фахретдинов. Научно-биографический сборник/ Составители: Р.Марданов, Р.Миннуллин, С.Рахимов. – Казань: Рухият, 1999. – 224 с. (на тат. яз.).
- 2. Творчество Ризы Фахретдинова: Сб. статей / БНЦ УрО АН СССР. –Уфа, 1988. 136 с.
- 3. Фахретдинов Ризаитдин. Асар. Том 2, часть 14. Оренбург, 1908. С. 428-431 (на старотюркском языке, арабской графике).
- 4. Хусаинов Г.Б. Ризаитдин бин Фахретдин. Историкобиографическая книга. – Уфа: Китап, 1997. – 304 с. (на баш. яз.)

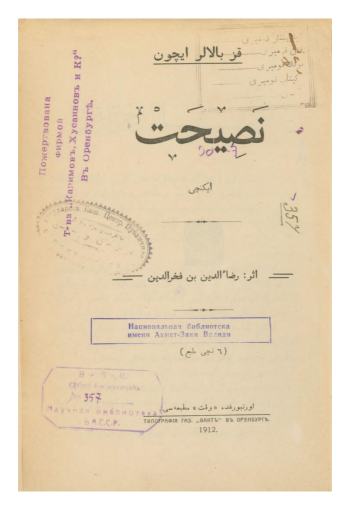
## Приложение



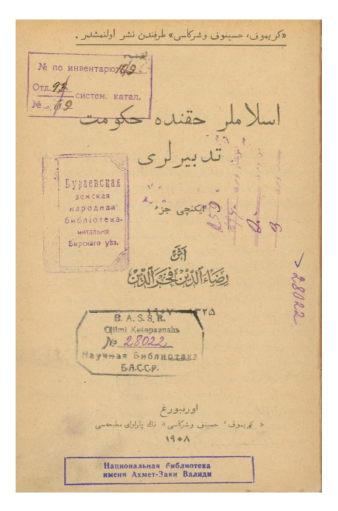
Аçар. Үз мәмләкәтемездә улған Ислам ғалимләренең тәржемә үә табәкәләре, тарихы вилядәт үә вафатлары, үә башка әхүәлләре хакында язылмыш бер китабдыр. Беренсе жөзә. – Казан: Типо-Литография императорского университета. – 1900. – 32 б. Печать: Сабира Хасанова.



Тәрбиәле ана (Ғилми әхләктән өсөнсө жөзә). Асык ана телемездә язылмышдыр (Икенсе табғы). – Казан: Типография Т-го д. Бр. Каримовых, – 1905. – 16 б. Печать: «Пожертвована Джантюринымъ».

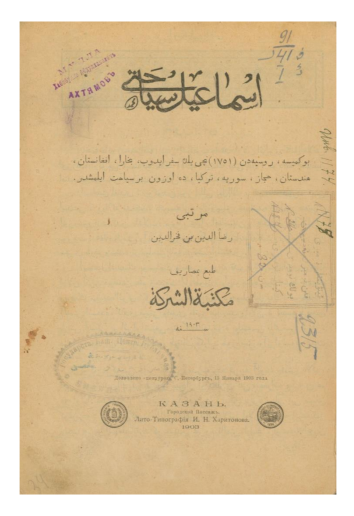


Кыз балалар өсөн нәсихәт. Икенсе. (Алтынсы табғы). – Ырымбур: Типография газ. «Вакт», – 1912. – 32 б.Печать: «Пожертвована фирмой т-ва «Каримовъ, Хусаиновъ и Ко» Въ Оренбурге»



Исламлар хакында хөкүмэт тәдбирләре. Икенсе жөзә. — Ырымбур: Типо-лит. Т-ва Каримов, Хусаинов и Ко – 1908. – 56 б.

Печать: Бураевская земская народная библиотека читальня Бирского уезда.



Исмэгил сәйәхәте. Бу комиссия, Русиядан (1701) нсе йыл сәфәр идеп, Афғанистан, Һиндостан, Хиджаз, Сүриә, Түркиә, дә узун бер сәйәхәт алмышдыр. — Казан: Литотипография И. Н. Харитонова, — 1903. — 32 б. Печать: Мулла Хабибулла Абдулхакович Ахтямов.

## СОДЕРЖАНИЕ

| ВВЕДЕНИЕ                                                                                                     | 4  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Абдрафикова Г.Х. К вопросу изучения социальнофилософского труда Р. Фахретдинова «утешение»                   | 5  |
| Азаматов Р.И. К вопросу о применимости иджтихада в воззрениях башкирского мыслителя Ризаэтдина Фахретдинова  | 12 |
| Аккубеков Р.Ю. Р. Фахретдинов Хөсәйенбәк кәшәнәһе хакында                                                    | 29 |
| Алмиев Р.М. Деятельность Мурата Рамзи в области перевода религиозных произведений                            | 38 |
| Байгужин И.Г. Һирәк китаптар һәм ҡулъяҙмалар бүлеге фондында Ризаитдин Фәхретдинов коллекцияһындағы китаптар | 41 |
| Матросов В.А. Книжная культура мишарей Нижегородской области (по материалам полевых выездов 2022-2023 гг.)   | 52 |
| Мурзагулова З.Г. Суфийское идейно-эстетическое содержание произведения Сайфа Сараи «Гулистан бит-тюрки»      | 63 |
| Мырзаголова З.Г. Мэхмүт бине Гэлизең «Нәһж әл-фәрадис» китабының художество үзенсәлектәре                    | 72 |
| Саитбатталов И.Р. Предварительные замечания о тюркоязычной поэзии Иншаллах-хана Инша                         | 80 |
| Салаватова Ф.Р. Пути формирования жанра парсы в башкирской литературе до начала хх века                      | 86 |
| <i>Салихов А.Г.</i> Ученый-востоковед, просветитель и журналист Ризаитлин Фахретлинов                        | 92 |

| Саяхов Р.Л. Толкование корана «Тауилат ахл ас-сунна» Абу Мансура ал-Матуриди103                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Сибагатова Р.Ю. Материалы по языкознанию и башкирскому народному творчеству в фонде научной библиотеки УФИЦ РАН114                                                                      |
| Сибагатов Ф.Ш. Несколько слов о фонде Р.Фахретдинова в научном архиве уфимского научно-иследовательского центра ран                                                                     |
| Сибәгәтов Ф.Ш. Ғ.С. Кунафин — XIX быуат азағы — XX быуат башы рухи мирасыбыззы өйрәнеүсе энциклопедик коласлы ғалим-педагог                                                             |
| Сеитмеметова С.А. К истории изучения интеллектуального наследия исмаила гаспринского: коллекция печатной продукции типографии «Терджиман» в фондах Бахчисарайского музея-заповедника144 |
| Селендили Л.С. Особенности перевода номинаций органов государственного управления Республики Крым                                                                                       |
| Хужахметов А.О. Некоторые поэтические особенности повести Р. Фахретдинова «Салима, или целомудрие»                                                                                      |
| Янбаев И.К. История сооружения Каравансарая по записям Р.Фахретдинова                                                                                                                   |
| Приложение                                                                                                                                                                              |

Тираж 300 экз. Подписано в печать 23.04.2024 Отпечатано в ЦкиР им. А.-3. Валиди